
لا يماري منصف ف علو منزلة العلم، ورفعة قدر العلماء، وهذا عام ف كل العلوم النافعة، بيد أن شرفه يزداد، ومانته

تسمو، حين يرتبط بأجل العلوم وأعلاها، وهو العلم الشرع المعن بفهم مراد اله، ودلالة الناس عليه؛ بل وتطويع الحياة

وشؤونها لأحامه الثابتة، ومقاصده العامة.

وعبر تاريخ الأمة الإسلامية، حظ العلماء بمانة فريدة، جعلت منزلتهم سنية ف وجدان الناس، وف واقع الحياة، فعن

فتاواهم يصدر العامة والخاصة، وعل تزكياتهم يحرص كل من تعرض للشأن العام، وكانت اللمة من العالم خطيرة؛

.مه إلا بعد رحيل العالم الفلان؛ بل وصرح بعضهم أنه لم يهنأ بحام يتصببون عرقاً حين يرون العالم الربانلدرجة أن الح

ومع الزمن ضعف موقف العلماء لجملة من الأسباب؛ منها انغماس بعض العلماء ف الدنيا، وتجافيهم عن الزهد ف ملذاتها،

حت غدوا طلاباً للصيد وليس فيهم عمرو بن عبيد!

ومنها مر الساسة بالمؤسسة العلمية، وتصييرها تابعة للمزاج السياس، خاضعة للتعيين الرسم، منتظرة للعطاء الدوري،

وف سبيل ذلك عطلت الحومات الأوقاف الت كانت تمنح العلماء قدراً كبيراً من الاستقلالية، وآخر الأسباب ما أصاب

المجتمعات والأفراد من بعد عن الالتزام بدين اله، فغدا انتهاك المحرمات، وإيذاء الأولياء، والتضييق عل العلماء، أمراً

يسيراً مترراً؛ بلا نير ولا مقاومة.

وقد يفغر البعض فاه متعجباً مما قيل عن مانة العلماء، أو مستثراً لها، بيد أن باحثاً يهودياً اسمه نوح فيلدمان درس هذه

الظاهرة إبان علوها وف عصر انحطاطها، وأصدر دراسته ف كتاب بعنوان: سقوط الدولة الإسلامية ونهوضها، ترجمة

الطاهر بو ساحية، صدرت طبعته الأول عن الشبة العربية للأبحاث والنشر، عام (2014م)، ويقع ف (190) صفحة،

ويتون من إهداء وفهرس، فمقدمة للطبعة الجديدة، ثم مقدمة الأصل وثلاثة فصول، يتبعها الخاتمة والمراجع.

بن ميمون، وتخرج ف مدرسة موس بوسطن، ودرس ف نشأ ف ،يبيديا، يهودي أرثوذكسالوي والمؤلف حسبما ورد ف

هارفـارد عـام(1992م) وكـان الأول علـ دفعتـه، ثـم نـال شهـادة الـدكتوراه فـ الفـر الإسلامـ مـن جامعـة أكسـفورد عـام

(1994م)، وعمل مستشاراً لبول بريمر رئيس حومة الاحتلال الأمري للعراق، وكانت مهمته المشاركة ف وضع دستور

وله عدة مؤلفات تعتن .وضع دستور أفغانستان بعد الاحتلال الأمري نه انسحب منها، ويقال بأنه شارك فالعراق؛ ل

ف ية الإسلامية، أو بمسائل القانون الدستوري. وأهدى فيلدمان كتابه هذا لمحسن مهدي، وهو أستاذ جامعبالعلاقة الأمري

العلم والعلماء: السلطة الغائبة!
الاتب : أحمد العساف

التاريخ : 14 يوليو 2015 م

المشاهدات : 8175



الفلسفة وعلم الاجتماع، ولد ف كربلاء، ودرس ودرس ف عدة جامعات عالمية.

ذكر المؤلف ف مقدمة الطبعة الجديدة أنه تنبأ عام (2003م) بصعود التيارات الإسلامية نحو الحم، واستند ف توقعه الذي

كان غريباً حينذاك إل نجاح الإسلاميين ف التجربة الجزائرية الت أجهز عليها الجيش، وإل التراث الفري لرموز علمية

وحركية إسلامية، فضلا عما تمثله الرؤية الإسلامية المناقضة للحم العلمان المستبد، وكان يعوز استشرافه الجريء أمثلة

.وصياغة دستور بيد أحزاب ذات توجه إسلام ،نجاح انتخاب ملموسة عل

وف عام(2008م) ألف نوح هذا التاب؛ ليشرح مصدر تصاعد الدعوة إل قيام دولة إسلامية، ويقدم تفسيراً للتاريخ

الدستوري الإسلام الذي يركز عل سيادة القانون، مع بيان التحديات العميقة الت تواجه واضع الدستور. ومرة أخرى

واجه المؤلف معضلة انتفاء المثال الح عل فرته، وأن المثالين المتوافرين لديه قد خرجا من تحت عباءة الاحتلال

الأمري لأفغانستان والعراق، وإن وجد بعض المتنفس ف البرامج السياسية للإسلاميين، الت تركز عل سيادة القانون،

والحم العادل.

ثم بدأت حركة الربيع العرب ف عام(2011م)، وكانت حدثاً مهماً بالنسبة إل مسألة الدستور الإسلام، وأطلت التجربة

برأسها ف تونس وهو البلد العرب الأكثر علمانية وتحرراً، وظهرت بقوة ف بلد كبير ومهم كمصر، الت تحتضن أكبر

حركتين سياسيتين ف القرن الأخير، تنطلق إحداهما من القومية، والأخرى من الإسلام.

ويرى الاتب أن عل الإسلاميين ك ينجحوا مراعاة قوة أمريا ومصالحها، وسيطرة الجيش، وأولويات الرأي العام، ولا

شك أنها ثلاثية معقدة تحتاج إل ساسة ذوي دهاء، ومر، وطول نفس.

:أربع حجج، ه عدة بلدان عربية، خلص إل والاحتجاجات الشعبية ف ،وبعد أن استعرض فيلدمان قصة الربيع العرب

1- الدعوة إل الشريعة ف حقيقتها دعوة إل سيادة القانون.

2- تتسم الحومات الديتاتورية العربية باختلال كبير ف التوازن بين السلطات.

3- إضفاء الطابع المؤسسات عل الشريعة هو أكبر تحد سيواجه الإسلاميين، وتطوير العمل المؤسس، وسيادة القانون،

كفيلان بنجاحهم.

.لا يستفرد الحاكم فيطغ ام، وتوازنها كسلطة قوية تضبط سلطة الح التاريخ الإسلام 4- كان للعلماء ف

سقوط الخلافة، لم تحتج إل المدينة، وحت تاب، ذكر المؤلف أن الدولة الإسلامية منذ نشأتها فالمقدمة الأصلية لل وف

وصف نفسها بأنها إسلامية، فالسلطان المسلم يحم وفق الشرع المنزل، وضمن أطر دستورية متطورة، ومتسقة مع أحام

الشريعــة، بيــد أن هــذه الصــفة الإسلاميــة بــدأت تتــداع فــ القــرن التــاسع عشــر؛ تحــت الضغــوط الغربيــة، والمقترحــات

"الإصلاحية"؛ الت أدت إل وفاة الدولة الإسلامية عام (1924م).

تاب سابق علواليوم، وبعد عقود من إلغاء الخلافة، تركب الدولة الإسلامية‐لا يقصد المؤلف دولة داعش، وتأليف ال

ظهورها‐صهوة الجواد من الجديد، متجاوزة بعض التطبيقات الشاذة والمشوهة للنظرية الإسلامية، وأضح المسلمون من

المغـرب حتـ إندونيسـيا؛ يطـالبون بجعـل الشريعـة الغـراء مصـدر القـانون فـ دولهـم. وفـ بلـدان كثيفـة السـان كمصـر

والباكستان، تطالب الأغلبية بأن تون الشريعة المصدر الوحيد للتشريع، وف الانتخابات يمنح عدد كبير من الناخبين

أصواتهم للأحزاب المنطلقة من توجهات إسلامية.



ثم شرع المؤلف ف الحديث عن محتويات كتابه، حيث يبحث قيام الدولة الإسلامية وسقوطها لا من منظور تاريخ، بل من

خلال تفسير الدستور الإسلام قديماً وحديثاً، مع دراسة لواقع الإسلاميين، ومزجهم بين تحقيق مراد اله، واستعادة الحم

العادل، مع الإفادة من التطبيقات الدستورية والديمقراطية الت لا تصادم النص المقدس.

الاستدلال بأقوال قديمة، نبه إل ولأنه يعرف أن البعض قد يعارضه ف ،وأكد أنه سيفيد من تراث العلماء المسلمين القدام

أن الدستور الأمري يحدد تقاليده وأطره شخصيات تاريخية راحلة منذ قرون، ولا ينبئك مثل خبير، وليت بعض قومنا أن

الباحث عل ا وغيرها. ثم نعأمري ما قدموا كما يفعل القانونيون ف ويوقر العلماء الذين أفضوا إل ،قليلا ويستح ،يع

كما يصفها قانون إله الحدود والحجاب، بينما ه الغربيين، وبعض العلمانيين من أبناء المسلمين، قصرهم الشريعة عل

شامل، حم الدولة الإسلامية طيلة قرون متعاقبة.

أين كان ممن الصواب هو عنوان الفصل الأول، حيث يقول المؤلف إن الدعوة إل دولة إسلامية جديدة صدمت الخبراء

الغربيين وبعض أبناء المسلمين، ويؤكد فيلدمان أن العالم الإسلام بحاجة إل إصلاح، وأن أنظمة الحم الديتاتورية

والملية لم تحقق ما يصبو إليه الناس من رفاه وقوة، ومع ذلك فلم يؤدِ هذا الحال المزري إل بروز دعوات لحومات

!م الإسلامالمطالبة بعودة الح ليبرالية؛ وإنما كانت الدعوة متركزة ف

وبمنطق بعيد عن التعقيد؛ يحلل المؤلف هذه الدعوة، ويرجعها إل أنها عودة للأصل، بعد أن استبان للناس فشل النماذج

الأخرى، فالحم وفق الشريعة هو القاعدة المتبعة طيلة ثلاثة عشر قرناً، والنظريات القومية والعلمانية ظواهر طارئة تحتاج

إل شرح ودرس. ويجزم نوح بأن الإسلام قدم لغة سياسية مهيمنة ف الشرق الإسلام، وكان العدل ومقاومة الظلم أبرز

المجتمع، وأحسن الإسلاميون استثمار الحنين الشعب سماتها، ولذا طالب المسلمون بعودة الشريعة لموقعها المركزي ف

لقيمة العدل؛ فاتخذوه ف أسماء أحزابهم.

ومع ما يراه البعض من تسطيح ف شعار "الإسلام هو الحل"، إلا أن المؤلف يراه شعاراً بليغاً، معبراً عن الشريعة الفيلة

بتشييد بنية جامعة مانعة، تضبط العلاقات الاجتماعية، وتقيم العدل الاقتصادي وغيره، ولذا فانجذاب الجمهور إل هذا

الشعار وأمثاله إنما هو ف حقيقته انجذاب نحو إقامة الشريعة، وإعادة دولة الإسلام الحاكمة بها.

وينتقل الباحث إل تنبيه مهم، حيث يقول إنه بدا عجيباً لدى الغربيين وأشياعهم من أبناء المسلمين، وصف الدولة الإسلامية

عل أساس أنها دولة القانون، واعتبروا العالم الإسلام مهداً للطغاة، وعد أكابر علماء الاجتماع دولة الإسلام نظاماً

استبدادياً غير شرع، وخالياً من السمات القانونية‐سبق استعراض كتاب عنوانه: النظام السياس الإسلام مقارنة بالدولة

القانونية ‐، وحمل وزر هذا الرأي المجحف ماكس فيبر، وقبله مونتسيو‐ينعت المنهزمون ابن خلدون بأنه مونتسيو

العرب، مع أن ابن خلدون يسبقه بأربعة قرون تقريباً‐!

ويرى نوح أن جماعة العلماء كانت تنظم نفسها تلقائياً دون تدخل السلطة، فعلمهم مرتبط بحلقات التعليم والتربية عل

الوقار، ومركزهم اكتسبوه بالسمعة والقبول الشعب، وهاتان السمتان منحت العلماء استقلالية وحرية ف الحركة والبيان؛

حت صاروا الابح الوحيد لسلطة الحم، دون أن يون لهم جيوش أو مناصب، وإنما بحجة أنهم حماة الشريعة، ويا لها

من فضيلة ضاعت أو ضيعت! وحين يختار الحاكم من صفوف العلماء قضاة خبراء ف فهم الشريعة، يصبح القاض جزءاً

من النظام، بيد أنه ملتزم بفتاوى العلماء وفقههم إن كان مقلداً، وبالتال فالقاض موظف من جهة، وعالم مستقل من جهة

أخرى.



وبعد انتهاء عصر الخلفاء الأربعة رض اله عنهم، ولدت لحظة تاريخية مهمة ف تأكيد سلطة العلماء، فقد كان الراشدون

الأربعة حاماً وعلماء ف ذات الوقت، وه الصفة الت بدأت تتلاش بعد عصرهم شيئاً فشيئاً، حت غدت مؤسسة الحم

منفصـلة عـن مؤسـسة العلـم، وأصـبحت جماعـة العلمـاء المخـول الوحيـد بتفسـير الشـرع، وظـل الخلفـاء بحاجـة لتأييـدهم

واعترافهم، وبالمقابل فهم بحاجة لاعتراف الخليفة بهم كحماة للشريعة؛ لأنهم ورثة الأنبياء الذين يجمعون العلم، ويفسرونه،

ويحمون جناب الشريعة؛ بيد أنهم لا يضعون فيها حرفاً زائداً عما ف النصوص المقدسة.

وصارت السلطة متقاسمة بين المؤسستين، ومتوازنة بين الحام والعلماء، ومن أظهر تطبيقاتها، أن الخليفة يختار القضاة،

مستقل، ولا يجرؤ الحاكم عل اجتهاده كعالم شرع يرجحها، أو بناء عل وفق اجتهادات العلماء الت م القاضبينما يح

تغيير الشرع؛ لنه يستطيع عرقلة سير العدالة، فالشرع محم بسياج يفضح من أراد تجاوزه، ووظيفة الحاكم الأساسية

العمل به، وحمايته، وبالتال فلا يقوى عل انتهاكه علانية.

ومع أنه لم ين للعلماء قوة مادية تحجز الحاكم عن الاستبداد، أو مجاوزة الشريعة، إلا أنه كان لهم الحق ف تعيين الخليفة

وتنحيته، فهم أهل الحل والعقد، والخلافة ليست حقاً يتوارث، والبيعة تعاقد بين طرفين، فإن أخل الطرف المنفذ بتعهداته؛ فلا

شء يمنع من فسخ العقد!

بيد أن العلماء عل مر التاريخ أقلقهم شأن المحافظة عل الاستقرار السياس، ولذا يحذرون من مجرد الجهر بحقهم

الدستوري ف خلع الحاكم، فضلا عن تنفيذه! وكان مصدر القوة الوحيد لدى العلماء، هو حاجة الحاكم إليهم لصد أي

عدوان داخل أو خارج، وهذا أمر نلاحظه ف واقعنا، وليت علماء الشريعة يستثمرونه لجلب المصالح الشرعية، ودرء

المفاسد قدر الإمان، فالعلماء الذين لا ينضوي تحت رايتهم أي جندي، يمثلون مصدر سلطة ف البنية الدستورية الإسلامية؛

ويا لها من سلطة تنتظر رجلا قوياً أميناً!

وف مقابل منح الحاكم الشرعية لتول السلطة، يطلب العلماء من الحاكم الالتزام بسيادة الشرع، وتنفيذ أحامه، وتوقير

العلماء والحفظة، ولم ين الأصل لدى العلماء حماية مانتهم، أو مصالحهم الشخصية، بل إن دفاعهم عن العلم والعلماء

مرتبط بخدمة الشريعة، وتوقير أوامرها ونواهيها، وقد جعل هذا الترتيب الدستوري من الشرع سامياً عل أي اعتبار أو

مصالح، وأضح الاعتراف المتبادل عاملا حاسماً ف الاستقرار، عل أن ممن الخطورة ظل باقياً؛ إذا ظن الحاكم أنه ليس

بحاجة للشرعية الت يمنحها له العلماء، أو اقترف من الموبقات ما يجعل العلماء مضطرين لنزع الشرعية عنه.

ام السلطانية، وذكر بأن الماوردي كان مطلعاً علثم حلل المؤلف "ملابسات" تأليف الإمام الماوردي كتابه الشهير الأح

واقع الحياة السياسية إبان ضعف الخلافة العباسية، وعاصر ضياع هيبة "منصب" الخليفة، عل يد قوى مختلفة من

البويهيين والسلاجقة، فأوجد مخرجاً شرعياً للحال الذي تعيشه مؤسسة الحم، وغايته المحافظة عل هيبة الشريعة،

ومرجعيتها، ومانة المدافعين عنها، ويقرأ المؤلف تصرف الماوردي عل أنه مناورة ذكية للحفاظ عل مانة الشريعة،

ودستورية مؤسسة العلم، وأن فعله ليس تسوية انهزامية كما يظن البعض.

ويجزم فيلدمان بأن نظام رقابة العلماء شجع عل الاستقرار، وأدى إل ضبط النفس من قبل السلطة التنفيذية، فالعلماء نخبة

محددة واثقة من نفسها وتعمل وفق قواعد معروفة، ومن خلال تفسير الشرع تحد من انفراد السلطة التنفيذية بالقرار، وتمنع

عدوانها عل الملية الفردية، وبالتال فه تضف هالة من الشرعية عل نظام الحم الذي يرع مقاصد الشريعة وكلياتها،

وعليه فالشرع ركن ركين ف قيام الحضارة، وتأمين التجارة ووسائل السب، وكبح جماح السلطة؛ ويحافظ عل العمران،

ومصالح البلاد والعباد، مما جعل الحركة التجارية ف ازدهار ومأمن من تغول الحاكم أو سيطرته. وللدكتور عل حسنين



رسالة دكتوراه نفيسة بعنوان رقابة الأمة عل الحام، تؤكد هذه النتيجة الت يشترك فيها العامة مع العلماء.

ثم أشار الباحث إل أن العقوبات البدنية قوية جداً، لنها تحتاج إل بينة لا يتطرق إليها الشك، فأصبحت رادعة جداً؛ خاصة

ف مجتمع للرقابة الذاتية فيه قيمة أعل من وجود جهاز الشرطة، ولن تعقيدات الحياة اضطر الدولة العثمانية إل إصدار

تنظيمات إدارية وإجرائية، وحازت هذه التنظيمات عل موافقة العلماء الذين اشترطوا التزامها بأحام الشريعة ومقاصدها.

ثم تطور الأمر بإيجاد منصب المفت الرسم، وه سابقة غير معروفة، وأدى هذا إل تأسيس إدارة شرعية ضخمة حول

"شيخ الإسلام"-صدر لأحمد شقيرات كتاب من جزئين عنوانه: معجم شيوخ الإسلام ف العهد العثمان‐، ومن خلال هذه

ويعين، ويعزل، وفقدت مؤسسة العلم تدريجياً استقلاليتها الت ،الدولة يترق التنظيمات الإدارية، أصبح العالم موظفاً ف

حافظ عليها العلماء الأقدمون.

ومهدت هذه الاستراتيجية الطريق نحو تجريد العلماء السنة من صلاحياتهم، وفقدوا قدراتهم الت جعلتهم كفة موازية

لمؤسسة الحم خلال عدة قرون ماضية، ودخل ف وصف العلم من ليس من أهله؛ وإنما ترق ف درجاته لعوامل وراثية

فقط، حيث أصبح أبناء العلماء البار ف مراتب وظيفية علمية عليا، دون تأهيل مناسب!

ولم يفت عل فيلدمان التنبيه إل أن هذا الأثر المدمر لمانة العلماء لم يؤتِ ثماره‐أي أشواكه القاتلة‐إلا بعد مض ثلاثمئة

عام عل إقراره والعمل به! وأن سلاطين الدولة العثمانية كانوا يقرون بخضوعهم للشريعة خلال هذه الفترة، بينما استمرت

الدولة العثمانية ف تطورها الحقيق، حت جاءت لحظة جعلت من "الشرع" هدفاً تحت ذريعة الإصلاح، وهنا حان أفولها

الذي آل لسقوط مؤلم.

ولذا جعل عنوان الفصل الثان الأفول والسقوط، حيث أدت عدة عوامل مجتمعة إل ضعف الإمبراطورية العثمانية خارجياً،

مع شيوع الفوض داخلياً، وانتشار مظاهر الخلل الإداري، والفساد المال، والتخلف العلم والحضاري. وقد اختلف رجال

الدولة ف تفسير هذا الانحطاط؛ وبالتال تباينت سبل علاجه، لن الصوت الأقوى، الذي درس ف الخارج، ويتمتع بعلاقات

دولية، وصلات متينة مع السفارات، كان يرى ف التغريب حلا ناجعاً لأمراض الدولة، وأسماه بالإصلاحات أو التنظيمات،

وعزز من قوة هذا الصوت مساندة القوى البرى له.

وبين عام (1839-1876م) صدرت سلسلة من الإصلاحات عرفت باسم "التنظيمات"، وشملت شؤوناً عسرية، ومالية

وإدارية، والأهم أنها شهدت "إصلاحات" قضائية جذرية، تبين أن أثرها أكبر مما كان متوقعاً حين وضعت، ويمن تقسيم

هذه الابتارات القانونية والدستورية إل قسمين:

الأول: التقنين، ويعن اختزال مضمون الشريعة ف قواعد.

الثان: المؤسسات، من خلال إنشاء هيئات مؤسساتية جديدة، وإدماجها ف النظام الدستوري القائم.

ويزعم المؤلف بأن هذه الإجراءات القانونية والدستورية معاً أزاحت طبقة العلماء بل ودمرتها؛ دون أن تضع بدلا عنها أي

،م العلمان؛ لتحقيق التوازن مع السلطة التنفيذية، وكان من نتائجها المباشرة فتح الباب للحمؤسسة أو كيان اجتماع

العالم الإسلام السلطة التنفيذية، مما مهد لسلطة مستبدة مطلقة، وهو النموذج الذي غدا مهيمناً ف وإلغاء رقابة مهمة عل

خلال القرن العشرين، ونجم عن هذه المآلات مآس وويلات؛ زادت من توجه الناس نحو تأييد الحم الإسلام والمطالبة به،

وهو تدبير ربان عجيب أن يون إقصاء الشريعة سبباً رئيساً لتمسك الناس بها، ومطالبتهم بعودتها.



قضايا تقع بعيداً عن نصوص الشريعة؛ تجنباً لمصادمة العلماء، وصار القاض بداياته عل ف وركز التقنين العثمان

المطلع عليها أشبه بموظف إداري عصري، يطبق نظماً مجموعة ف مصدر واحد، دونما حاجة لترجيح أو تفسير. وكانت

الخطوة الثانية ف التقنين جذرية إذ شملت الأحوال الشخصية فيما عرف ب"المجلة"، ووضعته لجنة من العلماء والخبراء

بين عام (1869-1876م)، وأدى هذا التحول ف مفهوم الشريعة من نصوص تحتاج عالماً يفهمها، إل مجموعة قواعد

مقننة، لتحول ف المعن الاجتماع لمؤسسة العلم حامية الشريعة، فقاد التقنين إل تفادي الحاجة التقليدية للعلماء،

واضمحلال دورهم، وانتقلت سلطتهم إل الدولة، ولم يعد للنص الشرع حجية إلا إذا أدرج ف وثيقة قانونية يصدرها

الحاكم.

ويقول الباحث لو أن سمة التقنين الضمنية هذه كانت واضحة للعلماء وقت صدور المجلة، لان من المتوقع أن تجابه

بمعارضة أكبر مما حدث، سواء بمنع عملية التقنين ذاتها، أو باتهام الدولة بالاعتداء عل حق اله ف التشريع والحم، وهو

الأمر الذي يعتبر كفراً، وهذا ما لم يقم به العلماء، بل اكتف المفت بمراقبة عملية التقنين بدلا من وقفها، وبذلك فقدت

مؤسسة العلم مانتها الدستورية شيئاً فشيئاً.

ويتحرز المؤلف من تفسير "سلبية" العلماء تجاه عملية التقنين، ويؤكد أن تفسير عدم التصرف من أصعب التحديات الت

تواجه المؤرخ، خاصة أن الناس يفسرون غالباً أفعالهم، وليس إحجامهم. ومع تحرزه اجتهد ف تفسير صمت العلماء،

وأرجعه إل أن المفت الأكبر اختار جماعة من العلماء، وأدرجهم ف عضوية هيئة التقنين، وكان مضمون التقنين إسلامياً

ف قالب غرب، واعتمد عل الفقه الحنف الرائج ف الدولة العثمانية، وفوق ذلك لم تُقدم المجلة عل أنها المصدر الحصري

للقانون المتبع ف المحاكم، وكانت أشبه بالمراجع العلمية المدونة مع اختلاف جوهري يتمثل ف وقوف الدولة خلفها.

ويضيف د. نوح سبباً محتملا لصمت العلماء عن عملية التقنين، وهو أنهم أصبحوا فئة إدارية مندمجة ضمن مؤسسات

الدولة، وبالتال رأوا أنفسهم والعلم الذي يحملونه جزءاً من الإصلاح؛ وليس ضحية محتملة له، ولم يتوقعوا أن يحل الدمار

بمؤسسة العلم وبمانتهم تبعاً لذلك من جراء التقنين، ويقول المؤلف بأن العلماء لو حافظوا عل ارتياب أسلافهم من الخدمة

الحومية، لان موقفهم من التقنين أقوى وأحزم.

ن اختيار القضاة من طبقة الإداريين المدربين قانونياً، وهذه الفئة ليس لها أي تقليد سابق فومن تبعات التقنين أنه يم

الاستقلال عن الدولة، والحومة ف خلدهم ه مصدر القانون، وبالتال عاملوا أجهزتها عل أنها فوق الشريعة! وظل

القاض الشرع محصوراً ف شؤون الأسرة، وبذلك يون التقنين الحلقة الأول ف سلسلة من التنظيمات الت مهدت

لإقصاء المؤسسة العلمية، دونما إيجاد بديل يقف ف وجه تغول السلطة التنفيذية، الت ازدادت شراستها مع الأيام، وانعدام

القوة المعادلة لها.

وأما الحلقة الأخرى فانت إنشاء مجلس أعل للتنظيمات القضائية، يعمل مثل محمة الاستئناف وتزيد بصياغة التشريعات

هيئتين واحدة تشريعية، والأخرى قضائية استئنافية. ثم تطور الأمر بعد ذلك إل الجديدة، وبعد تجارب عديدة انقسمت إل

إنشاء هيئتين تشريعيتين منتخبتين، عبر غرفة للنواب، وأخرى لمجلس الشيوخ، ومهمتها التشريع، وكأنهما إلغاء لوظيفة

العلماء التقليدية المتمثلة ف إعلان مضمون الشرع.

وغابت بذلك فرة الشريعة الت تسمو عل ما سواها، وتقر كامل النظام الدستوري، وأضحت سلطة الإسلام تابعة للسلطة

الت تصدر الدستور وتقره، ومع أن هذه الترتيبات نقلت عن الغرب، إلا أنها تحاشت تقليص دور السلطان؛ بل جعلته

!انها الأساسحين أقصت هذه النظم الشريعة عن م ف ،الديمقراط للسلطة، خلافاً للنفس الغرب المرجع الأعل



وأصبحت الدولة كياناً شمولياً سيادياً ف سابقة لم يعرفها المسلمون.

ما وصفه بالاستثناء السعودي، وهو وجود طبقة من العلماء توازن كفة السلطة الحاكمة، ومرد ذلك إل اتب علثم عرج ال

أساس التعاقد بين الشيخ محمد بن عبد الوهاب والأمير محمد بن سعود، خاصة أن السعودية لم ترث قواعد تنظيمية من

الدولة العثمانية، ولم تخضع لاحتلال أجنب مباشر، وليس لها دستور تفصيل متوب، ويترر تأكيد المرجعية الدستورية

للقرآن والسنة، وهما المصدران الشرعيان اللذان لا يحسن التعامل معها إلا أولوا العلم.

ومع أن النفط قلل من مانة العلماء؛ لأن المال يرض غالب الناس، وبالتال فلا حاجة لاستجداء الشرعية دوماً من العلماء،

إلا أن السلطة التنفيذية أبقت عل علاقاتها الوثيقة مع طبقة العلماء ومؤسسة العلم، وظلت ترجع إليهم خاصة ف الخطوب

الت تمس كيان الدولة أو أصل شرعيتها، وه عل ثقة بأن هذه المؤسسة قابلة للموافقة عل جل ما يريده الساسة، إن تحت

وطأة الضرورة أو المصلحة، وأحياناً بالمغريات الدنيوية من مال ومنصب وجاه، وبالتال فإن الصورة ليست سليمة

تماماً، وإن وجدت جميع مونات عناصرها المألوفة، وه عناصر تتجاذب طوراً، وتتنافر طوراً آخر، بيد أن لها حدوداً لا

تتجاوزها، وخيطاً دقيقاً لا ينقطع.

نهوض الدولة الإسلامية الجديدة هو عنوان الفصل الثالث، واعتبر المؤلف أن نداء العودة لتحيم الشريعة وسيادتها جاء من

حركات سياسية إسلامية، ولم يأت من العلماء حماة الشريعة، وهو أمر مثار استغراب حقيق، وكانت دعوات الإسلاميين

تتضمن العودة إل القرآن والسنة مباشرة، وهو ما رآه المؤلف تخلصاً من احتار العلماء للشريعة ومؤسساتها، وقد يون

تعليله صحيحاً إذا استعرضنا كثيراً من النماذج المشيخية الت استخدمتها الأنظمة الاستبدادية.

واستندت هذه الحركات ف دعوتها إل الحنين الشعب الجارف للعودة إل الإسلام، وأفادت من لفظ "العدالة" ف أسماء

الأحزاب الإسلامية، والعدالة كناية عن اختيار الإسلام منهاجاً وحماً. واستثمر الإسلاميون وجود العلماء كمستشارين،

واقتبسوا الشل الغرب للدستور ليون أكثر قبولا لدى القوى العالمية والجيش، مع حفاظ مضمونه عل المحتوى

الإسلام، وإلزام أي هيئة تشريعية بالرجوع إل الشريعة ف قرارتها ونظمها، مع منح القضاء المستقل سلطة المراجعة

والتدقيق.

ويرى المؤلف أن الإسلاميين أخطأوا ف تجافيهم عن العلماء، وتهميش مؤسسة العلم، فإن الشريعة لا مناص لها من عدول

يحمونها، ويذبون عنها الزيف والتحريف، ولا يمن لمؤسسات الدولة أن تون شرعية تماماً دون الإفادة من رأي العلماء

الخبراء بالشرع ونصوصه المقدسة، فضلا عن كونهم طبقة تمنع السلطة الحاكمة من التفرد بالأمر. ثم تحدث د. فيلدمان عن

الخيار الإيران، وتجربة ولاية الفقيه، وكيف أنها فشلت ف ممارسة السلطة، وتحقيق العدل المنشود شرعاً.

ويختم المباحث هذا الفصل مؤكداً أنه لا مفر من كون الشريعة ه الملاذ الأخير، فالشعوب الإسلامية سئمت من الأنظمة

عل اختلاف توجهاتها لاستبداها، وفسادها، وتضييعها هوية الأمة ومصالحها. كما يشير المؤلف أن أمريا وغيرها من

القــوى مضطــرة للقبــول بشــل مــن الحــم الإسلامــ، وأن الأنظمــة الحاليــة لا تســتطيع الاســتمرار فــ الحــم دون إشــراك

الإسلاميين، والاعتماد عل الشريعة، عل أن يسترجع العلماء مانهم الحقيق. وف الخاتمة كرر المؤلف رؤاه وما يعتقده

الأنسب، محذراً من تريس حقيقة أن العالم الغرب، والمستبدين المحليين، يقفون حجر عثرة أمام العدالة الإسلامية

المبتغاة، مما قد يؤدي إل ثورة شاملة.

وإن بركة العلم تشمل الدين والدنيا، وأمور السياسة والاقتصاد، والاجتماع والثقافة، ولو أن أهل العلم صانوه عن الابتذال،



وتفطنوا للمائد والدسائس، والمر من الطغاة والمفسدين، وأخلصوا عملهم، وزكوا علمهم، وأدوا واجبهم الشرع بالبيان،

والرقابة، والإصلاح، لما آلت سلطتهم إل ما ه عليه من غياب أو انتهاك، ولعرف الحاكم أن أمامه مؤسسة قوية، توازي

سلطته، وتردعه عن التجاوز، وأن وراءها تأييد شعب كبير، وكفيل بأن يحسب السياس له ألف حساب؛ خاصة إن أحسن

العامة التصرف، وتاملوا مع مؤسسة العلم المستقلة المحافظة عل الشريعة، والراعية لمصالح الناس.

 

 

مجلة البيان

المصادر:


