
إن المتتبع لطرائق القران ف مخاطبة النفس البشرية، وكذلك طرائق الجدال مع المعاندين سيلاحظ أن تركيز الخطاب هو

أصول الاسلام، وكذلك يتوجه الخطاب إل استشارة الفطرة وتذكيرها بخالقها لأنها مهيأة لذلك ومهيأة لأن تهتدي إل عل

العقول الت لا يليق بها أن تون بعيدة عن البديهيات، ولا تون بعيدة عما يؤكده القرآن من حقائق.

 

الفطرة السليمة لا تصاب بالدهشة عندما تسمع ما يريده القران وما يقرره من التوحيد ومن نشر الفضائل وتقبيح الرذائل،

وإدانة الفساد والظلم. فقد زودت هذه الفطرة ببصيرة أخلاقية (بل الإنسان عل نفسه بصيرة ولو ألق معاذيره)

هذه الفطرة السليمة والعقول المستعدة للتفر ه قوى موجودة ولنها بحاجة إل الوح ك يوجهها إل الصواب دائما،

وإل الطريق الأعدل، وك يوقظها من سباتها ويحفزها للعمل، ولذلك يدعو المسلم ف كل صلاة (اهدنا الصراط المستقيم)

ولن إذا اختفت هذه القوى وهذه الأسس أو أصابها الغشاوة عل أعينها، فإن القرآن لا يؤثر ف أصحاب القلوب الغلف

والآذان الصـم، بـل إن أصـحاب هـذه القلـوب إذا سـمعوا القـران ازدادوا بعـدا وعنـادا فالبنـاء لا يعلـو إذا لـم توجـد اللبنـات

المرصوصة، وقد تفقد الارض الت يشيد عليها البناء، فالقلوب أوعية متفاوتة جدا، ورؤيتها للحقائق والاستفادة منها متفاوتة

جدا أيضا.

القرآن الريم ومخاطبة النفس البشرية
الاتب : محمد العبدة

التاريخ : 23 مايو 2013 م

المشاهدات : 8828



الفطرة السليمة لا تشك ف وجود اله سبحانه وتعال (قالت رسلهم أف اله شك فاطر السماوات والأرض) (ابراهيم/10)

والقرآن الريم يحث الانسان ليستعمل عقله ويرى الأمور بشلها الصحيح، ويفر ف الحقائق المعروضة ، قال تعال مبينا

ضعف عقول المشركين (واتخذوا من دونه آلهة لا يخلقون شيئا وهم يخلقون، ولا يملون لأنفسهم ضرا ولا نفعا ولا يملون

موتا ولا حياة ولا نشورا) (الفرقان/3) وقال تعال داعيا الانسان ال التفر ف هذه الظاهرة الواضحة الت لا مفر منها (ومن

ثم يتدرج إل الخلق أفلا تعقلون) (يس/68) “ومن طرائق القران أن يبدأ بالحجج المنطقية والبرهان العقل سه فنعمره نن

الإنذار والتوبيخ وبيان فساد ما عليه الفار وأهل الباطل، قال تعال عل لسان ابراهيم عليه السلام (إذ قال لأبيه يا أبت لم

تعبد ما لا يسمع ولا يبصر ولا يغن عنك شيئا، يا أبت لا تعبد الشيطان إن الشيطان كان للرحمن عصيا، يا أبت إن أخاف

أن يمسك عذاب من الرحمن فتون للشيطان وليا) (مريم/42-45)”[1] وقد أوقف القرآن المشركين عل اضطراب عقائدهم

وتناقض آراءهم (والذين تدعون من دون اله لا يخلقون شيئا وهم يخلقون ، أموات غير أحياء) وقال موضحا تناقض أهل

التاب ومغلّطاً لهم طريقة تفيرهم ف ادعاءاتهم غير المعقولة ( وقالت اليهود والنصارى نحن أبناء اله وأحباؤه قل فلم

يعذبم بذنوبم بل أنتم بشر مما خلق )

ومن أنواع المحاجة والجدال بالحق أن يقال للإنسان : أين المذهب وأين المفر ، فإنك أيها الإنسان محاط بسنن اله الونية

وما خلق ف السماوات والأرض ، هل تستطيع أيها الإنسان أن تخرج عن هذه السنن ؟ وهل تستغن عن فضل اله وتسخيره

كل شء لك، أي أن القران يحيل البشر للنظر ف الأمر والواقع. قال تعال (وآية لهم أنا حملنا ذريتهم ف الفلك المشحون

وإن نشأ نغرقهم فلا صريخ لهم ولا هم ينقذون) (يس/ 41) وقال تعال (من كان يظن أن لن ينصره اله ف الدنيا والاخرة

فليمدد بسبب إل السماء ثم ليقطع فلينظرهل يذهبن كيده ما يغيظ ) (الحج/ 15) وقال تعال (لقد كفر الذين قالوا إن اله هو

المسيح ابن مريم، قل فمن يملك من اله شيئا إن أراد أن يهلك المسيح ابن مريم وأمه ومن ف الأرض جميعا) (المائدة/17).

ويدحض القران اللام المتناقض الذي ليس عليه أي دليل، والواقع يدفعه ويذبه، بل هو من المستحيلات كاتهام قريش

–وكذلك بعض المستشرقين اليوم‐ للنب صل اله عليه وسلم أنه تعلم من أناس من أهل التاب كانوا ف مة، (وكذلك

نصرف الآيات وليقولوا درست، ولنبينه لقوم يعلمون) (الأنعام /105) أي قرأت عل غيرك وتعلمت منهم، قال تعال (ولقد

نعلم أنهم يقولون: إنما يعلّمه بشر، لسان الذين يلحدون إليه أعجم وهذا لسان عرب مبين) (النحل/ 103) فإذا كان العرب

الأقحاح وقفوا حائرين أمام فصاحة القرآن وإعجازه البيان، وقد تحدّاهم أن يأتوا بمثله أو بسورة مثله، هذا وهم الفصحاء

البلغاء الذين يعرفون مامن البلاغة ف القول فيف يتعلم الرسول صل اله عليه وسلم من عبدين من الروم كانا ف مة؟!

هذا كلام متهافت لا يقوله إلا معاند صاحب هوى.

وإذا كانت هذه البراهين والحجج العقلية لا تنفع مع بعض الناس فإن القران الريم يقول لهم: انتظروا المستقبل لتروا

بأعينم النتائج والمصير، وستعلمون عندئذ الحقائق (قل كل متربص، فتربصوا فستعلمون من أصحاب الصراط السوي

ومن اهتدى) (طه/ 135) (وكذب به قومك وهو الحق، قل لست عليم بوكيل لل نبأ مستقر وسوف تعلمون) (الأنعام/66)

وقال تعال حاكيا قول الفار وراداً عليهم (أأنزل عليه الذكر من بيننا، بل هم ف شك من ذكري، بل لما يذوقوا عذاب)

(ص/8) “أي لو ذاقوه لتحققوا أن هذه الرسالة حق، أي هم لجهالتهم لا يستعلمون النظر ولا يستفيدون منه، ولن يتضح لهم

الحق عند مباشرة العذاب”[2]

وقد يستعمل القران أسلوب الرجوع إل التاريخ ومعرفة مصير الأمم السابقة ليون ذلك مثار التأمل والعبرة وأن السنن

واحدة لا تتبدل، فما حصل سابقا يمن أن يحصل لاحقا، (أو لم يروا كم اهلنا من قبلهم من قرن مانهم ف الأرض ما لم



نمن لم وأرسلنا السماء عليهم مدرارا وجعلنا الأنهار تجري من تحتهم فأهلناهم بذنوبهم وأنشأنا من بعدهم قرنا آخرين)

(الأنعام/6)

 

[1]‐ انظر ابن سعدي ، القواعد الحسان لتفسير القران /3

[2] – تفسير ابن عطية

ــ

المركز الإعلام السوري

المصادر:


