
الحمد له، والصلاة والسلام عل رسول اله، وبعد:

لعل أخطر ما يتهم به تنظيم (الدولة): التوسع ف التفير مخالفين بذلك منهج أهل السنة والجماعة، ليشمل فئات كثيرة من

الشعوب الإسلامية، وما ينبن عل ذلك من مسائل عقدية وفقهية عديدة.

وهنا لا بد من تنبيه القارئ الريم:

 

أنَّ حم التفير الذي سنعرض له هو حم بالردة؛ لأن الأصل ف هؤلاء الذين سنتلم عنهم هو الإسلام، وحم المرتد أشد

!الفقه الإسلام العديد من المسائل، كما هو معروف ف ويختلف عنه ف ،افر الأصلم المن ح

والمقصود هنا عرض مقتطفات من منهجهم ف التفير، مع مناقشة مختصرة؛ للوقوف عل مدى خطورة هذه المنهجية،

وترك التوسع ف النقاش حاليا فذلك له مواضع أخرى، من كتب ومؤلفات مطولة.

* * *

فهل للقوم منهج خاص ف التفير مخالف لمنهج أهل السنة والجماعة، أم هو محض اتهام وافتراء عليهم؟

يقول أبو عمر البغدادي ف بيان عقيدة (الدولة) ف كلمته بعنوان: (قُل انّ علَ بيِنَة من ربِ) 23 صفر 1428 هـ –

م:  13/3/2007

.فر عوام المسلمين ونستحل دماءهم وأموالهم" انتهعوا أننا نعقيدتنا، فاد وقد رمانا الناس بأكاذيب كثيرة لا أصل لها ف"

وقال فيها أيضا:

"رابعاً: ولا نُفّر امرأ مسلماً صل إل قبلتنا بالذنوب، كالزنا وشرب الخمر والسرقة ما لم يستحلها، وقولنا ف الإيمان وسط

بين الخوارج الغالين، وبين أهل الإرجاء المفرِطين، ومن نطق بالشهادتين وأظهر لنا الإسلام ولم يتلبس بناقض من نواقض

نقاش هادئ حول فر تنظيم (الدولة الإسلامية ف العراق والشام) (2) منهج التفير
الاتب : محتسب الشام

التاريخ : 13 نوفمبر 2013 م

المشاهدات : 17635



الإسلام: عاملناه معاملة المسلمين، ونَل سريرته إل اله تعال، وأنَّ الفر كفران: أكبر وأصغر، وأنَّ حمه يقع عل مقترفه

اعتقاداً أو قولا أو فعلا، لن تفير الواحد المعين منهم والحم بتخليده ف النار موقوف عل ثبوت شروط التفير وانتفاء

.موانعه" انته

وقال فيها أيضا:

" التحاكم إل الطاغوت من القوانين الوضعية والفصول العشائرية ونحوها من نواقض الإسلام..".

وقال: "ونؤمن أن العلمانية عل اختلاف راياتها وتنوع مذاهبها كالقومية والوطنية والشيوعية والبعثية ه كفر بواح، مناقض

.للإسلام مخرج من الملة" انته

وف الرد عل من يرم (الدولة) بتفير عموم المسلمين يقول المتحدث باسمها أبو محمد العدنان ف كلمة (لك اله أيتها

الدولة المظلومة) بتاريخ سبتمبر 2013م:

"ثانياً  :... إنَّ القول بأن الأصل ف الناس الفر: لهو من بدع خوارج العصر، وإن الدولة بريئة من هذا القول، وإن من

اعتقادها ومنهجها وما تدين اله به: أن عموم أهل السنة ف العراق والشام مسلمون، لا نفّر أحداً منهم إلا من ثبتت لدينا

ردتُه بأدلة شرعية قطعية الدلالة قطعية الثبوت، ومن وجدناه من جنود الدولة يقول بهذه البدعة: علّمناه وبينّا له، فإن لم

.ناه، فإن لم يرتدع: طردناه من صفوفنا وتبرأنا منه، وقد فعلنا هذا مراراً كثيرة مع مهاجرين وأنصار" انتهريرجع: عز

وف نف الأخذ بمنج الخوارج قال أبو حمزة المهاجر ف كلمته (تعالوا إل كلمة سواء) 28/9/2006 م: "لسنا خوارج، ولسنا

أهل بِدعة، ولا دعاةً إليها، إنما نحن رجال، رأينا الدين والذُّل، يتحدّر كالسيل الجارف، ليهوي بالأمة إل حضيضِ الجهل،

.م.." انتهم وعرضدين فبنينا من عظامنا وجماجمنا سدّاً يحم

ولقائل أن يقول: أليس هذا منهج أهل السنة؟ وهل من خطأ ف هذه القواعد أو خروج عن المنهج السليم؟

فالجواب: نعم، ه قواعد صحيحة ف مجملها، مستمدة من كتاب اله وسنة رسوله، وأقوال أهل العلم.

المجمل منها، كما أنَّ الخلاف الأهم ف تفاصيلها وليس ف تفصيل وتوضيح، فالخلاف ف قواعد مجملة، تحتاج إل ن! هل

تنزيلها عل الواقع والأفراد.

ومما ينبغ إعلانه وتوضيحه من (الدولة) ف هذا السياق:

1- المقصود بنواقض الإسلام، وخاصة أنها أكثر ما تهتم بتأصيله والحديث عنه، وأكثر ما تُتهم بالتوسع فيه.

2- المقصود بضوابط التفير وموانعه، والجهة المخولة بتطبيق حم الفر والردة، وآلية ذلك؛ فإنَّ التحرز عن التفير لا

معن له دون بيان هذه الضوابط.

فهل استمر منهج التحرز من التفير ف تفريعات المسائل المختلفة، وف تنزيلها عل الواقع والأفراد؟

سنتف ف هذا المقال بالتوقف عند أهم هذه المسائل:

* **

المسألة الأول: إعانة الفار ف حربهم ضد المسلمين:

والمقصود بالفار هنا الفار الأصليين من نصارى وغيرهم، ومن الفرق الباطنية كالرافضة والنصيريين.

فف كلمة لأب عمر البغدادي بعنوان (قُل انّ علَ بيِنَة من ربِ) يقول:

"ثامناً: نرى كفر وردة من أمدَّ المحتل وأعوانه بأي نوع من أنواع المعونة من لباس أو طعام أو علاج ونحوه، مما يعينه

.ويقويه، وأنَّه بهذا الفعل صار هدفاً لنا مستباح الدم" انته



وف كلمته (أذلة عل المؤمنين) 13 ذو الحجة 1428 – 22/12/2007م يحم فيها عل أفراد الصحوات ف العراق بالفر

والردة، فيقول: "وإنَّ أخطب فيم اليوم وأقول: ضحوا تقبل اله ضحاياكم بمرتدّي الصحوات فإنهم صاروا للصليب أعواناً،

.وا العرض، وسرقوا المال، وأرادوا أن يقطفوا ثمرة دماء الشهداء..." انتهالمجاهدين فرساناً، فهت وعل

وليست هذه الردة محصورة بقوات الصحوات، بل تشمل جميع الأجهزة الأمنية الت تعين هؤلاء الفار بافة فروعها، قال أبو

محمد العدنان المتحدث باسم (الدولة)‐ ف كلمته (الآنَ الآنَ جاء القتَال) صفر 1433 هـ – 01 / 2012م: "

.ا الصحوات والشرط..." انتهل المرتدين والمارقين والمخالفين بالتوبة والرجوع، وخصوصا: نجدِّد دعوتنا لرابع

وقد ترر ذلك الحم كثيرا، وصدرت عشرات التسجيلات والبيانات الت تصف المسلم المعين للفار من جيش أو شرطة

أو صحوات أو غير ذلك (بالمرتدين)، بل تصف أفرادهم بذلك، فيرد ف البيان مثلا (تصفية المرتد المدعو....) ويذكر اسمه.

وقد استمر إطلاق الحم بالرِدة عل كل من كان ف صف النظام السوري ضد المجاهدين.

فهل إطلاق لفظ المرتدين عل كل من كان ف صف الفار صحيح عموما؟ فضلا عن أن يون عل التعيين؟ وهل يحم

بالردة يون بمجرد الإعانة؟

عند استعراض الأدلة الشرعية وكلام أهل العلم نجد أنَّ الحديث عن مسألة إعانة المسلم للافر لا بد فيها من التفريق بين

ثلاثة نقاط:

النقطة الأول: أنَّ هؤلاء المتعاملين مع الفار ف حربهم ضد المسلمين قد وقعوا ف جريمة من أعظم الجرائم وأشنعها

بقتالهم للمسلمين تحت راية الافرين، ويشتد جرمهم إذا كانت الحرب ضد المدنيين والآمنين بما فيها من تعذيب أو انتهاك

أعراض ونحوها.

وهم باشتراكهم ف هذه الحرب الفاجرة وإعانتهم للعدو قد أصبحوا هدفًا مشروعا للمجاهدين بالقتل والاستهداف لا فرق بينهم

وبين الفار المحاربين، وهذا الأمر معلوم لل من له معرفة بالشريعة من باب دفع الصائل المعتدي، وشهرته تغن عن

الإطالة ف الاستدلال عليه.

النقطة الثانية: من كان من هؤلاء ف صف الفار مواليا لهم ف دينهم، أو كارها لظهور الإسلام، فهو بذلك مرتد باتفاق أهل

العلم، والنصوص ف ذلك كثيرة، وسيأت بعضها ف الفقرة التالية.

النقطة الثالثة: من كان من هؤلاء ف صف الفار معينًا لهم ف حربهم، لشبهة، أو شهوة دنيوية ما، فالنصوص الشرعية

وكلام أهل السنة عل عدم القول بردته وكفره لمجرد هذه الإعانة، ومن ذلك:

‐ قال الإمام ابن الجوزي ف "زاد المسير" ف التفريق بين موالاة الفار لأجل دينهم وبين موالاتهم فيما دون ذلك: "قوله

تعال: {ومن يتَولَّهم منْم فَانَّه منْهم} فيه قولان:

.مخالفة الأمر" انته العهد فإنه منهم ف من يتولهم ف :فر، والثانال الدين فإنه منهم ف أحدهما: من يتولهم ف

ملَّهتَوي نمضٍ وعب اءيلوا مهضعب اءيلوى اارالنَّصو ودهذُوا الْيتَتَّخ  نُواآم ا الَّذِينهيا اي} :قوله تعال قال ابن سعدي ف ‐

منْم فَانَّه منْهم انَّ اله  يهدِي الْقَوم الظَّالمين} [المائدة:51]:

"لأن التول التام يوجب الانتقال إل دينهم، والتول القليل يدعو إل الثير، ثم يتدرج شيئاً فشيئاً حت يون العبد منهم"

 .انته

همفَح اءرما نم هِمإلَي قَفَز نم لفير التتار معلوم ظاهر، وهو مع ذلك يقول: " كت كما أنَّ كلام شيخ الإسلام ابن تيمية ف ‐

."مَسا عائشَر نم نْهتَدَّ عا اربِقَدْرِ م ،مَسا عائشَر نع ةدِالر نم يهِمفو ،مهمح

ظْهِرِينالْم نا معطَو هِمإلَي منْضي  نَّهوقال: " فَا ،"زِنْدِيق وتَدِعٌ، ابم وا ،قفَاس إ هرم رغَي مهعم لقَاتي  اضياوقال: " و



.انته "فَاجِر قفَاس وا ،زِنْدِيق وا ،قنَافم إ مَسْل

فلام أهل العلم واضح ف التفريق بين حالات من كان ف صف الفار، وبين قتالهم وتفيرهم.

ينملسالْم لقَاتي ينشْرِكالْم ِفص انَ فا كملسم قَتَل لَوبير: "وشرح السير ال ف كتب الفقه قول السرخس ومما جاء ف ‐

معهم لَم ين لَه سلَبه .نَّ هذَا وانْ كانَ مباح الْقَتْل ولَن سلَبه لَيس بِغَنيمة .نَّه مال الْمسلم، ومال الْمسلم  يونُ غَنيمةً

.انته "ْغالْب لهالِ اوماالٍ كبِح ينملسلْمل

‐ ما عليه أهل العلم من أنَّ التجسس عل المسلمين لصالح الفار لا يعد كفرا، وأقوالهم ف هذا كثيرة، ومنها:

قول الإمام الشافع ف "الأم" ف إجابة طويلة: "ولَيس الدَّلَةُ علَ عورة مسلم و تَايِيدُ كافرٍ بِانْ يحذِّر انَّ الْمسلمين يرِيدُونَ

منْه غرة ليحذَّرها او يتَقَدَّم ف ناية الْمسلمين بِفْرٍ بيِن، فَقُلْت للشَّافع: اقَلْت هذَا خَير ام قياسا؟ قَال قُلْتُه بِما  يسع مسلما

علمه عنْدِي انْ يخَالفَه بِالسنَّة الْمنْصوصة بعدَ استدْلِ بِالْتَابِ .."

لتَمحي تَابْانَ الا كلَم نَّه ِالِ الظُّنُونمعتبِاس مالْح حفْنَا لَك طَرصا وم عدِيثِ مذَا الْحه وذكر حديث حاطب ثم قال: "ف

نةً عغْبر  ًونَ زَلَّةنْ يا لتَمحيو لَهها نَعميل لَهفَع نَّهاو مَسا ا فشَاك لْهفْعي لَم نَّها نم ا قَالمك باطح ا قَالونَ منْ يا

.انته "..مَسا

فلا تلازم بين قتال الصائلين المعتدين، وبين تفيرهم بمجرد إعانة الافرين، مع أنَّهم قد يفرون لأسباب أخرى كالإعراض

عن الدين، ونحو ذلك..

كما أنَّ إطلاق لفظ التفير –عند تحققه‐ يجب أن يون تفيرا عاما شاملا، ولا يون تفيرا فرديا إلا بعد توفر الشروط

وانتفاء الموانع، وه مسألة أخرى، فمن القواعد ف هذه المسائل: أنَّ الحم بالفر ف مسألة لا يقتض الحم عل مرتبها

بالفر؛ إذ الحم بالفر له شروط يجب تحققها، وموانع يجب انتفاؤها.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: "التفير له شروط وموانع قد تنتق ف حق المعين، وأنَّ تفير المطلق لا يستلزم تفير المعين

إلا إذا وجدت الشروط وانتفت الموانع، يبين هذا أن الإمام أحمد وعامة الأئمة الذين أطلقوا هذه العمومات لم يفروا أكثر

من تلم بهذا اللام بعينه...

وهذه الأقوال والأعمال منه [أي الإمام أحمد] ومن غيره من الأئمة صريحة ف أنهم لم يفروا المعينين من الجهمية الذين

كانوا يقولون: القرآن مخلوق ". انته من الفتاوى.

وهذا مع أنَّهم كانوا يناقشوهم، ويردون عليهم بالتب والفتاوى، وتجمعهم المناظرات، مرات عديدة!

ومن أعجب ما استدل به العدنان ف كلمته (السلمية دين من؟) عل القول بفر من أعان الافر، الاستشهاد بلام شيخ

الإسلام ابن تيمية السابق: (كل من قَفَز إلَيهِم من امراء فَحمه حمهم...) ويرى أن هذا دليلا عل تفيرهم، وهو دليل عليه لا

له. فتأمل!

فير لمجرد الإعانة والمناصرة، إلا أنَّ أقوال سلف الأمة علإطلاق الت ومع أنَّه وردت أقوال لبعض أهل العلم المعاصرين ف

خلاف ذلك، والأدلة الشرعية عليه.

فالحم بردة من أعان الافر بإطلاق لمجرد الإعانة ليس صحيحا، فضلا عن أن يون متفقًا عليه، فيف يون بناء عقيدة

جماعة كاملة عليها؟ ومنطلقًا للحم عل الآخرين، والتعامل معهم؟

وأمر أخير ف هذه المسألة:

أنَّه ينبغ أن يون الأمر أكثر تحرزاً –ف تفير من أعان الفار‐ ف هذا العصر مقارنة بزمن السلف، إذ كان معسر الفر

فر، أما الآن فربما التبس الأمر علال زمن السلف‐ واضحاً غير ملتبس؛ فالدولة إسلامية وأعداؤها كفار معلوم ف–



العديد من العوام بسبب فتاوى ومواقف علماء السلاطين ممن يعطون الحاكم الحال (كبشار) صفة الاسلام والايمان بل ما

هو أكثر من ذلك، إذ يفتون بأن عمل هؤلاء الجنود من باب الجهاد ف سبيل اله، كالبوط وغيره.

وهذا مما لا شك فيه يلتبس عل العديد من عوام المسلمين الذين يقفون جنداً لهذا الطاغية. ويبق دفع شر هؤلاء وقتالهم بل

وقتلهم من باب دفع الصائل لا خلاف فيه.

* * *

المسألة الثانية: الحم عل البلاد الإسلامية، ومؤسساتها:

من الثابت المستقر ف الإسلام:

‐ وجوب التحاكم إل شريعة رب العالمين، كقوله تعال: {انِ الْحم الا له يقُص الْحق وهو خَير الْفاصلين} [الأنعام: 5]،

وقوله: {فَلا وربِكَ لا يومنُونَ حتَّ يحموكَ فيما شَجر بينَهم ثُم لا يجِدُواْ ف انفُسهِم حرجاً مما قَضيت ويسلّمواْ تَسليما}

[النساء/65]، وغيرها من النصوص الثيرة، وهذا ما قرره أهل العلم قديما وحديثًا.

‐ وأن تغيير شرع اله واستبداله بأنظمة وضعية تعط البشر حق التشريع من دون اله كفر وخروج عن الدين.

فلننظر ماذا قرر قادة تنظيم (الدولة) ف هذه المسألة.

أولا: ف الحم عل البلاد الإسلامية:

:(ِبن رم نَةِيب َلع ّنا قُل) كلمة يقول أبو عمر البغدادي ف

"عاشراً: ونعتقد بأن الديار إذا علتها شرائع الفر، وكانت الغلبة فيها لأحام الفر دون أحام الإسلام فه ديار كفر، ولا

يلزم هذا أن نفر ساكن الديار، وبما أن الأحام الت تعلو جميع ديار الإسلام اليوم ه أحام الطاغوت وشريعته، فإننا

نرى كفر وردة جميع حام تلك الدول وجيوشها، وقتالهم أوجب من قتال المحتل الصليب، لذا وجب التنبيه أننا سنقاتل أي

.العراق، وإن تسمت بأسماء عربية أو إسلامية" انته قوات غازية لدولة الإسلام ف

إذًا نحن هنا أمام:

‐ تفير الأنظمة الت تحم الدول الإسلامية، وليس حديثنا عنها ف هذا المقام.

‐ الحم عل الدول الإسلامية بأنها ديار كفر وردة، بل عل كل الأرض من باب أول! فهل هناك مناطق تعتبر الآن بلاد

إسلام؟ وما ه؟

ثم ما معن الحم عل البلاد أنها دار كفر وردة؟

يترتب عل ذلك مسائل ف غاية الخطورة، ومما بحثه الفقهاء ف هذه المسألة: أحام الجهاد، والأمان، والمهادنة، والجزية،

والذمة، وإقامة الحدود والعقوبات، وبعض أحام الناح، وغير ذلك.

ولعل قوله عن الجيوش ف البلاد الإسلامية: "وقتالهم أوجب من قتال المحتل الصليب" ه إحدى نتائج هذا الحم!

فهل بلاد المسلمين الآن ه بلاد كفر وردة؟ لننظر ف كلام بعض أهل العلم.

بداية لا بد من التفريق بين مسألتين:

الأول: أساس التفريق بين بلاد الإسلام وبلاد الفر:

قال السرخس ف المبسوط: "عنْدَ ابِ حنيفَةَ ‐رحمه اله تَعالَ‐ إنَّما تَصير دارهم دار الْحربِ بِثََثِ شَرائطَ:

.ينملسلْمل اربِ درضِ الْحرا نيبا ونَهيب سكِ لَيالتُّر ضرةً امتَاخونَ مَنْ تا: ادُهحا

.هانمبِا نآم ذِم و ،هانيمبِا نآم ملسا ميهف َقبي  ْنا :الثَّانو



والثَّالث: انْ يظْهِروا احام الشّركِ فيها.

وعن ابِ يوسف ومحمدٍ رحمهما اله تَعالَ: إذَا اظْهروا احام الشّركِ فيها فَقَدْ صارت دارهم دار حربٍ؛ نَّ الْبقْعةَ إنَّما

ارد انَتَف ينشْرِكلْمل عضوكَ الْمذَل ةُ فكِ فَالْقُوّرالش مح يهف رظَه عضوم لَف ،ةالْغَلَبو ةارِ الْقُوبتبِاع هِمإلَي ونَا اإلَي بتُنْس

.انته "ينملسلْمل يهةُ ففَالْقُو مَسا مح يهف رانَ الظَّاهك عضوم لكبٍ، ورح

.ذٍ" انتهمئوةً يرظَاه كانَت ةيلاهالْج امحنَّ ا ِبرالْح ارذٍ دمئوي الدَّار انَتكة أيام المشركين: " ووقال الإمام مالك عن م

وقال الحجاوي ف الإقناع: "وتَجِب [أي الهجرة] علَ من يعجِز عن إظْهارِ دِينه بِدَارِ الْحربِ، وه ما يغْلب فيها حم الْفْرِ"

.انته

منَّ اس ،ٍرافِب سلَي وفْرِ، فَهْال َإل ةخْرِجالْم اءوها ضعب يهف رلَدٍ تَظْهب ف نس نم" :المحل وقال ابن حزم الظاهري ف

دِين لك نم ةاءرالْبو ‐لَّمسو هلَيع هال َّلدٍ ‐صمحم الَةارِ بِرِسقْرايدِ، وحالتَّو نالٍ، مح لك َلكَ عنَاله رالظَّاه وه مَسا

غَيرِ اسَم واقَامة الصَة، وصيام رمضانَ، وسائرِ الشَّرائع الَّت ه اسَم وايمانُ ‐ والْحمدُ له ربِ الْعالَمين ...نَّ

.ا" انتهكُ لَهالالْما، ويهف ماكالْحا، وهلَيبِ علْغَالل با تُنْسإنَّم الدَّار

ويتضح مما سبق: أنَّ دار الإسلام ما تون غالب أحام الإسلام وشرائعه ظاهرة فيها من التوحيد، والإقرار برسالة الإسلام،

والأذان، والصلاة، والجمع والجماعات، والصوم، والحج، وتعليم الدين، والحجاب: فه دار إسلام.

هلَيرِ عتَج ا لَممو ،مَسا امحا اهلَيع ترجونَ، وملسا الْملَهنَز الَّت ه مَسا ارد :ورهمالْج قال الإمام ابن القيم: "قَال

.انته "مَسا ارد ني لَم مَسا امحا

أما البلاد الت غالب أحامها الظاهرة ليست من أحام الإسلام فه بلاد كفر.

الثانية: تحول بلاد الإسلام إل بلاد الفر:

اختلاف بينهم ف انية تحولها، علمن يقول بإم بلاد كفر بين مانع من ذلك، إل تحول بلاد الإسلام إل اختلف أهل العلم ف

تحديد مناط هذا التحول: من تعليق ذلك بانقطاع شرائع الإسلام، أو بتمام القهر والغلبة من المشركين، أو بظهور أحام الفر

فيها عل الغلبة والاشتهار، وغير ذلك.

وعل الرغم من اختلاف أهل العلم ف تحول دار الإسلام إل دار كفر، إلا أن بلاد المسلمين اليوم لا يصح اعتبارها دار كفر

:أي مذهب منهم، وذلك لما يل عل

1- لأنَّه ليس فيها استيلاء المشركين وتغلبهم عل بلدٍ إسلام، بل هو قيام فريق من أهل تلك البلدان بتحيم القوانين

الوضعية وتبديل الأحام الشريعة من قبل أهلها.

ف بلاد إسلام، قال الدسوق موها وبقيت شعائر الإسلام فيها ظاهرة فهبلاد المسلمين وح فار لو استولوا علبل إنَّ ال

حاشيته عل الشرح البير: "نَّ بَِد اسَم  تَصير دار حربٍ بِاخْذِ الْفَّارِ لَها بِالْقَهرِ ما دامت شَعائر اسَم قَائمةً فيها"

.انته

2- أنَّ بلاد الإسلام كما هو مشاهد ومعروف تظهر فيها أحام الإسلام وشعائره، وتغلب عليها.

إلا إن كان هناك إنار لظهور هذه الشعائر، أو قول بعدم أهميتها، أو عدم التفريق بين بلاد المسلمين وبلاد الفار!

بل حت عل مستوى القوانين الوضعية لا يوجد تبديل كامل لأحام الشرع ف بلاد المسلمين، بل تظهر العديد من الأحام

الشرعية سواء ف أحام الأسرة، أو أحام المعاملات، ونحو ذلك، وإن كانت بعض هذه الشعائر ف ضعف أو محاربة من

تلك الأنظمة، وتفاوت من بلد لآخر.

ولو كانت القوانين الوضعية ه الغالبة أو عليها كامل الدساتير: لما صح اعتبار هذه الدول ديار كفر لما سبق.



ثم إنَّه من الملاحظ أنَّ شيخ الإسلام ابن تيمية أوجد نوعا ثالثًا ف الحم عل البلاد الت غلب عليها الفار –وإن اختلف معه

العديد من العلماء ف ذلك‐ فقال ف الحم عل "ماردين" الت غلب عليها التتار –وهو من حم بفرهم وردتهم وردة

تشريعاتهم‐: "... ولا يحل سبهم عموما ورميهم بالنفاق؛ بل السب والرم بالنفاق يقع عل الصفات المذكورة ف التاب

والسنة فيدخل فيها بعض أهل ماردين وغيرهم. وأما كونها دار حرب أو سلم فه مركبة: فيها المعنيان؛ ليست بمنزلة دار

السلم الت تجري عليها أحام الإسلام؛ لون جندها مسلمين؛ ولا بمنزلة دار الحرب الت أهلها كفار؛ بل ه قسم ثالث

يعامل المسلم فيها بما يستحقه ويقاتل الخارج عن شريعة الإسلام بما يستحقه" انته من الفتاوى.

ويظهر ف هذا النقل الهام: عدم الحم عل البلدة الت تسلط عليها الفار وحموها بغير شريعة الإسلام بأنَّها دار كفر.

إضافةً إل أنّ المسلمين اليوم هم الغالبون عل بلادهم، ومسيطرون عليها، ومالون لها، وغير مستينين أو مستسلمين لهذا

التبديل والانحراف، بل هم ف جهادٍ ومدافعةً لهذه الأنظمة، وكل قارئ للتاريخ يدرك ذلك.

ويتَّضح من هذا العرض –المختصر‐ أنَّ الحديث عن الحم عل بلاد الإسلام ف هذا الوقت يتعلق بمسألة تحول بلاد

الإسلام إل بلاد الفر، لا أصل الحديث عن حم البلاد! فتنبه!

وعل فرض أنَّ الدار يحم عليها بالفر لظهور القوانين الوضعية وغلبتها: فإنَّ هذا الحم يون لمن اختار القوانين

الوضعية ورض بها بديلا عن أحام الإسلام، لا من اكره عل ذلك؛ فالإكراه مانع من أعظم موانع الحم بالفر!

فالحم عل البلاد الإسلامية أنها دار كفر خطأ كبير، ينبن عليه مسائل خطيرة.

أما قول البغدادي: "ولا يلزم هذا أن نفر ساكن الديار" فإنَّ هذا مرتبط بإقامة الحجة، وانتفاء الموانع، وه مسألة غير

واضحة الملامح ولا التطبيق عند تنظيم (الدولة)، بل ظهر ما يشير إل عس ذلك ف تفير أعيان من كان ف صف الفار.

* * *

ثانيا: ف الحم الجيوش والمؤسسات العسرية ف البلاد الإسلامية:

يقول أبو محمد العدنان ف كلمته (السلمية دين من؟) 2013/8/31:

"ثالثاً: لابد لنا أن نصدع بحقيقة مرة لطالما كتمها العلماء واكتف بالتلميح لها الفقهاء ألا وه: كفر الجيوش الحامية لأنظمة

الطواغيت, وف مقدمتها الجيش المصري, والجيش الليب, والجيش التونس, قبل الثورة وبعدها وهذا الجيش السوري قد

بات كفره واضحاً حت عند العجائز قال اله تعال: {إن فرعون وهامان وجنودهما كانوا خاطئين}

لابد لنا أن نصرح بهذه الحقيقة المرة ونسطع بها, {ليهلك من هلك عن بينة ويحي من حي عن بينة} إنَّ جيوش الطواغيت

من حام ديار المسلمين ه بعمومها جيوش ردة وكفر، وإنَّ القول اليوم بفر هذه الجيوش وردتها وخروجها من الدين، بل

ووجوب قتالها وف مقدمتها الجيش المصري لهو القول الذي لا يصح ف دين اله خلافه وهو الذي تشهد له الأدلة الشرعية

من القرآن والسنة وكلام العلماء الأفذاذ الفحول المعتبرين, وليس هو قطعاً من أقوال أهل الغلو والتفير بغير وجه حق...

فهذا هو الجيش المصري الذي هو جزء من هذه الجيوش ونسخة عنها يسع سعياً مستميتاً لمنع تحيم شرع اله تبارك

وتعال, ويعمل جاهداً لإرساء مبادئ العلمانية والحم بالقوانين الوضعية...

إن الجيش المصري الذي هو نسخة عن تلك الجيوش جيش يحم البنوك الربوية, ودور الخنا, والعهر, وحام حم اليهود,

والأقبـاط والنصـارى, المحـاربين لـه ورسـوله, جيـش يـؤمر بتـرك الصلاة فيتركهـا, جيـش صائـل انتهـك الأعـراض وحـرق

المساجد والمصاحف وأجهز عل الجرح وحرق جثث القتل... فهل يقول عاقل أن هذا الجيش لا تجوز محاربته وقتاله؟؟

.وإن كان يراه مسلماً..." انته حت



ولنا أن نتساءل بعد هذا اللام:

هل هذا الحم لل فردٍ من أفراد هذه الأجهزة بعينه؟ كما سبق ف الحم عل (الصحوات) ومن أعان الفار؟

وهل هذا الحم بالردة خاص بالجيوش فقط، أم إنَّه يشمل جميع الأجهزة العسرية والأمنية من استخبارات، وأمن عسري

وسياس، وحرس حدود، وجوازات، وشرطة؟ لأنها تابعة لهذه (الأنظمة المرتدة) وتعمل بقوانينها؟

وهل هذا الحم يشمل جميع الجيوش والأجهزة الأمنية ف بلدان العالم الإسلام من أقص الشرق إل أقص الغرب؟

ثم: ألا يف الحم بالفر عل تلك الجيوش، بل يجب قتالها، وقتالها أول من قتال الصليبيين!

إذا أردنا بحث المسألة بشل صحيح فلا بد من التفريق بين عدة أمور:

الأول: أنَّ لهذه الجيوش بعمومها دورا ف حماية الأنظمة المستبدة، وهذا أمر معلوم لل قارئ للتاريخ المعاصر، وعارف

بطبيعة هذه الجيوش من داخلها.

الثانية: أنَّ هناك عددا كبيرا من أفراد هذه الجيوش يقصدون بانضمامهم لها حماية البلاد، أو تحقيق مانة اجتماعية ما، لا

تعمد نصرة الأنظمة المستبدة، فضلا عن نصرة الفر أو قمع المسلمين، ولا يقبلون به، بل وحالها مختلف بين البلدان

الإسلامية.

الثالثة: الحم بردة هذه الجيوش لأنها تحم الطواغيت، وتسع حثيثًا لمنع تطبيق الشريعة: غير مستقيم! فهو تفير بلازم

قبولهم بالطاغوت أو نصرتهم له، وليس بصريح القول أو العمل الفري من هذه الجيوش.

نعم قد يون هذا المعن والمقصد موجودا عند بعض الأفراد أو القيادات، لنه قطعا ليس عند الجميع، ومن يزعم ذلك فعليه

الدليل، ولا يمنه إلا بالاستفسار من كل شخص عل حدة، وهذا يون الحم بتفير المعين!

إذ هناك خلط كبير بين مسألت: الخضوع للطاغوت والرضا به، وبين الدخول تحت حمه.

فلا يشترط ف الدخول تحت حم الطاغوت موافقته عل مخالفته للشرع، وإن التزم بها، كما أنَّه لا يعن خضوعا له ولا

رض به.

والخلط بينهما إلزام بما لا يلزم!

أما الأجهزة الأمنية الأخرى:

فهناك أجهزة يغلب عل عملها خدمة الناس وتسيير أمور حياتهم، كالشرطة، والجوازات، بل وحت أجهزة الضبط والتفتيش

والتحقيق، وه وإن كانت خاضعة لأنظمة الدولة العامة إلا أنه لا يوجد ف غالب أنظمتها وأعمالها ما يدعو إل تفيرها، ولا

يعن خضوعها للدولة وأنظمتها رضاها أو موافقتها عل ما فيها من مخالفات وتبديل للشرع.

الرابعة: أما ابتداء قتال هذه الجيوش سواء قيل بردتها أو بغيها:

فه تدخل ف شروط حمل السلاح عل الحاكم المرتد أو الباغ الت ذكرها أهل العلم، ومن أهمها: القدرة والاستطاعة، مع

مراعاة باب المصالح والمآلات ف التطبيق والتنزيل، ولا يقال بهذا القول إلا من أهل العلم بعد البحث والتحري، إلا إن كان

!بلدان العالم الإسلام تنظيم (الدولة) لا يعتبرون بقول أهل العلم ف الإخوة ف

الخامسة: أما إن صالت هذه الجيوش عل المسلمين وبغت، فإنَّ قتالها ودفع شرها يون من الجهاد ف سبيل اله تعال؛

دفعا لصيالها واعتدائها، وهو ما قال به أهل العلم ف قتال جيوش أنظمة أفغانستان والعراق وسوريا.

فليس هناك تهاون أو قبول بالظلم والطاغوت، لن الأمور تقدَّر بقدرها.

كما أنَّ منع الحم بردة هذه الجيوش أو منع قتالها لا يعن أن نمنع النصيحة، أو بيان الخطأ والخلل،  المنر بجميع أنواع



الإنار بحسب الاستطاعة.

ونقطة هامة:

إذا كانت الجيوش العربية كافرة مرتدة لخضوعها للأنظمة المرتدة وقبولها بأحامها، ودفاعها عنها، فهل يعن هذا تفير بقية

أجهزة الدول ومؤسساتها؟  كالمؤسسات التعليمية، والاجتماعية، وغيرها؟ لأنَّها خاضعةٌ لأنظمة الفر وراضية بها، ولأنَّها تمد

يد العون لهذه الأنظمة وتقويها، فلا تقوم الدول إلا بها، وخاصة أنها ف (ديار كفر وردة)؟

* * *

هل الجيوش ف البلدان الإسلامية طائفة ممتنعة؟

ذكر العدنان ف كلمته (السلمية دين من؟) أنَّ من أدلة تفير الجيوش ف البلدان الإسلامية وتبرير وجوب قتالها أنَّها (طائفة

ممتنعة)، واستدل عل ذلك بأقوال عديدة من كلام شيخ الإسلام ابن تيمية كقوله: "كل طائفة ممتنعة عن التزام شريعة من

شرائع الإسلام الظاهرة المتواترة من هؤلاء القوم وغيرهم فإنه يجب قتالهم حت يلتزموا شرائعه، وإن كانوا مع ذلك ناطقين

بالشهادتين وملتزمين بعض شرائعه، كما قاتل أبو بر الصديق والصحابة رض اله عنهم مانع الزكاة".

ومعلوم أنَّ الطائفة الممتنعة ه: جماعة ذات شوكة تترك فعل شريعة من شرائع الإسلام الظاهرة ولا يقدر عل إلزامها إلا

بالقتال.

وتطلق عل جماعات تون داخل الدولة المسلمة، كبعض فرق الزنادقة والباطنية، أو خارج الدولة كما كان من التتار الذين

غزوا بلاد المسلمين، ويون أساس اجتماعها واتفاقها عل ترك أمر من أمور الدين، أو ارتاب المحرمات.

لن قياس الجيش والأجهزة الأمنية عل الطائفة الممتنعة لا يستقيم؛ فالجيش ليس طائفة! وهو لم يجتمع عل الامتناع عن

الشريعة، ولم يؤسس عل ذلك، بل هو مؤسسة من مؤسسات وأجهزة الدولة الت تتبع لها، ولها عمل محدد فيها، وه جزء

منها.

وف حال ثبوت أنَّ هذه المؤسسة لا تحم بالشرع، أو تمنع منه: فيون هذا حما عاما للدولة بالخروج عن الدين، والتعامل

معها وفق ما قرره أهل العلم ف التعامل مع الحاكم المرتد.

ثم يقال: من الذي يقاتل هذه (الطائفة)؟ ومن الذي يقدِّر مصلحة قتالها؟ إنَّ المشاهد ف بلدان العالم الإسلام منذ عشرات

السنين فشل جميع تجارب الجماعات الت خرجت لقتال الدول، وما جلبه هذا الاقتتال من مآس ونبات.

وإذا أكملنا ف الإطلاع عل بقية أحام الطائفة الممتنعة سنجد ما يل: قال شيخ الإسلام ابن تيمية ف الفتاوى: "فأعوان

الطائفة الممتنعة وأنصارها منها فيما لهم وعليهم".

فهل أعوان هذه الطائفة (الجيوش) لهم حمها من ناحية ثبوت الفر والردة، والقتال؟

ومن هم أعوان المؤسسات العسرية ف البلدان الإسلامية؟ وما معيار التعاون الذي الحم بالردة، أو القتال؟

فتفير الجيوش والحم عليها بالردة والقتال، واعتبارها طائفةً ممتنعة له أبعاده وآثاره الخطيرة عقديا وعمليا الت لا تقف

عند حد واضح، وه تنتظر الإفصاح والإيضاح.

* * *

المسألة الثالثة: تفير من دخل بالعملية السياسية (الديمقراطية):

إذا انتقلنا إل مسألة الأنظمة الحاكمة ف العالم الإسلام نجد أنَّ أنظمتها ودساتيرها واقعة ف تبديل شريعة رب العالمين



بين مستقل ومستثر، ومعظمها لا يزعم أنها تحم بالشرع عل كل حال.

ولعل هذه المسألة –أعن الحم بما أنزل اله‐ أخطر وأهم المسائل الت يجب عل الأمة أن تستنهض لها الهمم، وتُرِس لها

الطاقات؛ فه أعظم ما فقدته الأمة ف تاريخها المعاصر، وأول ما يحاربها عليه الشرق والغرب وييدون لها.

ومنذ أن نُح الإسلام عن قيادة المجتمع والدولة والأمة تبذل التضحيات والجهود الضخمة ف سبيل استعادة سيادة الشرع،

سواء عبر الجهود الفردية، أو تأسيس الجماعات والمؤسسات لذات الهدف، وخاضت الشعوب صراعات طويلة مع الحام

المستبدين، وما أحداث منتصف القرن الماض ف سوريا ببعيد، بغض النظر عن تقويمها الآن.

وخلال تلك المسيرة: ظهرت الحاجة إل التعامل مع هذه الحومات، وتول المناصب فيها؛ لتسيير أمور الناس من جهة،

ولمحاولة الإصلاح من جهة أخرى، أو تقليل الشر.

فبحث أهل العلم هذه المسألة، فأجاز فريق منهم الدخول والمشاركة ف العملية السياسية القائمة غير الحم بغير ما أنزل

اله تفريقًا بين حالة الضيق والاضطرار وحالة السعة والاختيار، فأجازوا ذلك بضوابط وشروط ليس هذا موضع بسطها، أو

تقويم التجارب والاجتهادات الت خاضتها الجماعات المختلفة.

بينما منعها فريق آخر، وأفت بحرمتها.

وفتاوى الفريقين وبحوثهم منشورة متداولة، مع عذر كل طرف منها للآخر، واعتبار المسألة مما يسوغ فيه الاختلاف.

إذ هناك فرق بين: أصل مسألة الحم بغير ما أنزل اله، وه مسألة عقدية  متفق عليها، وبين الدخول والمشاركة ف هذه

الحومات وه مسألة فقهية تخضع لقواعد جلب المصالح وتثيرها، ودفع المفاسد وتقليها.

فلننظر ماذا قرر قادة تنظيم (الدولة)!

:(ِبن رم نَةِيب َلع ّنا قُل) كلمة قال أبو عمر البغدادي ف

"نرى كفر وردة كل من اشترك ف العملية السياسية، كحزب المطلق والدليم والهاشم وغيرهم، كما نرى أن منهج الحزب

الإسلام منهج كفر وردة، لا يختلف ف منهجه وسلوكه عن سائر المناهج الافرة والمرتدة؛ كحزب الجعفري وعلاوي...".

وقال ف كلمته (جريمة الانتخابات الشرعية والسياسية) 28 صفر 1431 هـ – 12 / 2 / 2010 م:

جائر يناقض الشريعة الإسلامية ويحاربها ف عون أوثانٌ منصوبة تحت قبة تخضع لقانونٍ أو دستورٍ ظالمِشرفالنواب والم"

كثيرٍ من اصول ديننا الحنيف...

وأما المشرِعون فهم كفار بلا غُبار..." انته. ويقصد بالمشرعين هنا أعضاء البرلمان.

إذًا لو طبقنا هذا اللام عل مصر ‐أو تونس أو غيرها من بلاد المسلمين– هل يمن أن نقول  إنَّ من دخل ف العملية

السياسية من هؤلاء السياسيين غيرهم مرتدون؟

وهل من تول منصبا ف هذه الحومات يعتبر كافرا مرتدًا؟ بل ما حم الأحزاب المشاركة ف هذه العملية؟

يأت الجواب عل لسان أب محمد العدنان ف كلمة (السلمية دين من؟) ف عدة مواضع، ومنها:

"فلتعلموا يا أهل السنة الثائرين ف كل مان أن دائنا ليس هو الأنظمة الحاكمة وإنما القوانين الشركية الت بها يحمون فلا

فرق بين حاكم وحاكم ما لم نغير الحم, لا فرق بين مبارك ومعمر وابن عل, وبين مرس وعبد الجليل والغنوش, فلهم

.المسلمين.." انته مون بنفس القوانين غير أن الأخيرين أشد فتنة علطواغيت يح

إذًا فمرس وعبد الجليل والغنوش طغاة ومرتدون؟!

ثم يقول ف كلمته:

"كيف لا؟ وحزب الإخوان وأخيه حزب الظلام تخلو عن كل ثوابت الإيمان وكثير من فروع الإسلام؛ تخلَّو عن ثوابت الإيمان



عندما وافقوا عل نسبة الحم والتشريع لغير اله تعال... ثم تخلَّو بعد ذلك عن كثير من فروع الإسلام وذلك أنهم عندما

وافقوا عل هذا الفر وأقروا به ادعوا زاعمين أنه سوف يتخذون من هذه الوسائل الديمقراطية سبيلا لتطبيق شرائع الإسلام

وجزئياته...

قوله تعال: {إنما النسء زيادة ف الفر}, وهذا النسء الإخوان هو زيادة ف الفر, وليس هو أصل الفر, إذ أن أصل

الفر كما أوضحنا هو: نسبتهم الحم والتشريع لغير رب العالمين, ثم جعل أنفسهم حاماً ومشرعين فشابهوا أحبار ورهبان

اليهود الذين اتخذوا أرباباً من دون اله...

وإن هذا الفر الذي وقع فيه حزب الإخوان وأوقع الناس فيه: هو من جراء طاعة الفرة من الذين أوتوا التاب من أمريا

.والغرب" انته

إذًا فالنتيجة:

أنَّ المتنافسين عل مقاعد البرلمانات ف الانتخابات من السلفيين والإخوان وغيرهم ف مشارق الأرض ومغاربها سواء منهم

من تمن من الوصول للبرلمان أم لم يتمن:  كفار مرتدون؟

وأحزابهم تلك أحزاب كفر وردة لرضاها بالحم بغير ما أنزل اله؟

كيف يمن الحم بالرِدة والفر ف مسألة من المسائل الت اعتبرها أهل العلم مما يسوغ فيه الاجتهاد، وعذروا بعضهم فيها؟

بل وكيف يسوغ الحم عل أعيان هؤلاء الأشخاص مع ما سبق بيانه من منهج أهل العلم وكلامهم ف الحم عل المعينين

بالفر ف المسائل المتفق عليها، فيف بالمختلف فيها؟ فضلا عن المتفق عل عدم تفير فاعلها؟

بل إن هناك مسائل خطيرة تحتاج إل توضيح:

ما حم عامة الناس الناخبين لهؤلاء المترشحين؟ هل يفرون أيضا لأنهم رضوا بهذا الفر؟ أم أنَّ ذلك يحتاج إل تطبيق

شروط وانتفاء موانع؟ وما ه هذه الشروط و الموانع؟ وآلية تطبيقها؟

بل ما حم المترشحين الآخرين من ذوي التوجهات (الوطنية) غير الإسلامية؟ وما حم المنضمين لهذه الأحزاب غير

الإسلامية، والراضين بأطروحاتها وأفارها؟ أليسوا بالتفير والحم بالردة أول؟

وما حم تلك المؤسسات السياسية والاجتماعية العاملة ف السياسة ضمن تلك (القوانين الطاغوتية)؟

*    *    *

كم هائل من التفير!

وخارجه، فهل يقال مع ذلك: إن تهمة التوسع ف ،العالم الإسلام فير ملايين الأشخاص فت إنَّ كل ما سبق يؤدي إل

التفير مذوبة مفتراة؟

ومع التفير الواضح الصريح للأعيان: هل يبق لنف تعميم التفير والتوسع فيه مان؟

أصل الخطأ ف مسائل التفير هذه:

إنَّ الخطأ البير الحاصل ف الحم ف المسائل السابقة يرجع إل أصول، لعل من أهمها:

الأول: إعطاء المسائل الفرعية حم أصول المسائل، وعقد الولاء والبراء عليها!

فالرضا بالطاغوت كفر، ووجوب البراءة منه واجب، وهذا متفق عليه بلا خلاف.

لن الحم عل الحزب الفلان أو الشخص الفلان أنه طاغوت، أو راضٍ بالطاغوت مسألة مختلفة، لها حم تنزيل المسائل

عل الفروع، والحم عل المعينين، فما بالك بامتحان الناس عل تطبيق هذه المسائل الفرعية وأفرادها؟

بحيث أصبح الحم بفر مرس وغيره كأنَّه من أصول الإيمان وأركانه! وهذا قلب للمسألة وعس لها. 



والثان: عدم التفريق بين المسائل ومستوياتها:

كعدم التفريق بين أصل الحم عل البلاد هل ه دار إسلام أم دار كفر، ومت تتحول دار الإسلام لدار كفر.

والثالث: الحم باللازم:

كالحم عل أنَّ من كان ف جيش الأنظمة أو اشترك ف العملية السياسية أنَّه راضٍ (بالطاغوت) مقر به، وهذا غير لازم!

ما منهجية الأحام بالفر والردة؟

وهنا نعيد السؤال الخطير:

من الذي له حق الحم بالفر والردة ف المسائل السابقة؟ ومن ثم تطبيق الأحام المترتبة عليها؟ هل يقبل الإخوة ف تنظيم

(الدولــة) بأقــوال أهــل العلــم والمؤســسات الشرعيــة فــ العــالم الإسلامــ؟ وأحامهــا؟ ومــا مــوقفهم إن خــالفت أحــامهم

واجتهاداتهم تلك؟

وسؤال أخير:

ما حم من لم يفّر هذه الأصناف السابقة؟ أو شك ف كفرهم؟ أو أعانهم وساعدهم ورأى أنَّ إعانتهم والتعامل معهم صحيح

سليم؟ ورفض أحام (الدولة) وأدلتها؟

فيا أيها الإخوة ف تنظيم (الدولة)، ويا محبيهم ومؤيديهم:

إن كان فهمنا لهذه العبارات خطأ، فصححوه لنا بالإجابة الواضحة الشافية عن الاستفسارات السابقة، بتوضيح وتفصيل لا

لبس فيه، لا يترك مجالا لاتهام متهم، ولا تأويل متأول.

أم ه أقوال لا يوافق جميعم عليها؟ فلماذا لا تنرون عليه وترودنه إل جادة الصواب؟

أم ه أمور ترونها صحيحة سليمة؟ فما أدلتم عليها؟ ومن قال بها من أهل العلم المعتبرين؟

إننا خلال بحثنا واطلاعنا ومتابعتنا المستمرة من وقت طويل: ظهرت لنا إجابات العديد من تلك الأسئلة من خلال أقوال عدد

من شخصيات الدولة وأحامهم، ومن التصرفات المستمرة المطردة الت تدل عل منهجية معينة، لننا فضلنا عدم الإجابة

عنها ‐حاليا، وطلب إجابات رسمية من تنظيم (الدولة) ينتظرها جمهور المسلمين، ونأمل ألا يطول وقت الإجابة عنها أو

يترك!

والحمد له رب العالمين

 

 

 

المصادر:


