
السؤال:

تواجهنا ف الداخل قضية عند اختيار أعضاء مجالس الأحياء وغيرها من اللجان الثورية حيث يعترض البعض عل إجراء

الإسلام، فما ه انتخاب للمناصب القيادية أو المجالس الإدارية لأنها من الديمقراطية المحرمة، وأنه لا يعتد بالأكثرية ف

الطريقة الشرعية لاختيار الأعضاء ف هذه المناصب؟ وهل الانتخابات فعلا محرمة؟ وهل صحيح أن الاختيار ينبغ أن

يقتصر عل أهل الحل والعقد؟

الجواب:

الحمد له رب العالمين، والصلاة والسلام عل رسول اله وعل آله وصحبه أجمعين ومن تبعهم بإحسان إل يوم الدين،

وبعد:

فقد أوجب الإسلام تقديم الأكفأ والأقدر عل القيام بالولايات والمناصب، بما يحقق مصلحة الناس وتسيير حوائجهم، لنه لم

:يفرض عليهم طريقةً معينةً لهذا الاختيار، وبيان ذلك فيما يل

أولا: الأصل ف اختيار القائمين عل الولايات والمناصب أن يونوا من أهل الصلاح والفاءة عل القيام بما تتطلبه الولاية

من أعمال ومسؤوليات، قال تعال: {يا ابتِ استَاجِره انَّ خَير من استَاجرت الْقَوِي امين} [القصص: 26].

حم إجراء الانتخابات لاختيار أعضاء مجالس الأحياء واللجان الثورية
الاتب : هيئة الشام الإسلامية
التاريخ : 17 نوفمبر 2013 م

المشاهدات : 7058



قال ابن تيمية –رحمه اله‐ ف "السياسة الشرعية": "فَانَّ الْوِيةَ لَها ركنَانِ: الْقُوةُ وامانَةُ".

فإذا تقدم لذلك المنصب أكثر من شخص وجب شرعاً اختيار الأصلح والأكفأ للقيام بأعباء هذا المنصب.

ويتوصل إل اختيار الأكفأ عن طريق الشورى، كما قال تعال: {وامرهم شُورى بينَهم} [الشورى: 38]، والشورى ه جمع

الرأي إل الرأي وتقويته به، وليس لها شل محدد يجب الالتزام به، أو لا يجوز الخروج عنه.

ثانيا: لم يحصر الإسلام اختيار أصحاب الولايات والمناصب ف طرق معينة؛ بل ترك ذلك للناس واجتهادهم.

ومما ورد من أنواع الاجتهاد: ما كان ف بيعة العقبة الثانية حينما بايع الأنصار النب ‐صل اله عليه وسلم‐ عل أن

َلونُونَ عا ييبنَق شَرع َاثْن مْنم َلوا اخْرِجه عليه وسلم‐: (اال صل‐ يمنعوه مما يمنعون به نساءهم وأبناءهم، فقال النب

قَومهِم) رواه أحمد.

فقد طلب النب ‐صل اله عليه وسلم‐ من الصحابة أن يختاروا اثن عشر رجلا نواباً لهم وممثلين عنهم، ولم يحدد لهم

طريقة الاختيار.

ثالثاً: نظام الانتخاب الشائع الآن هو الاختيار بالتصويت وفق آليات معينة، ويقصد به: اختيار شخصٍ لتول منصب معين

استدلالا بثرة أصوات المؤيدين له.

ومع أن آلية التصويت بالانتخاب وفق الآليات المعاصرة نازلة مستجدة لم تن موجودة ف التاريخ الإسلام، إلا أنها من

مسائل العادات والمعاملات الت تتغير بتغير الزمان والمان والأحوال، والأصل فيها: الإباحة، وليس ف النصوص الشرعية

وقواعدها العامة ما يدل عل منعها وتحريمها.

بل ورد ف سير الصحابة والمسلمين ما يدل عل أهمية اعتبار رض الناس فيمن يتول أمورهم، ومن ذلك:

* ف غزوة مؤتة وبعد استشهاد القادة الثلاثة الذين عينهم النب ‐صل اله عليه وسلم‐، تراض الناس عل تأمير خالد بن

الوليد عل الجيش، قال ابن حبان –رحمه اله‐ ف "السيرة النبوية": "واخَذَ الراية ثابت بن أقرم وقال: يا معشر المسلمين!

اصطلحوا عل رجل منم... فاصطلح الناس عل خالد بن الوليد".

وقد أقر ذلك النب صل اله عليه وسلم.

* مشورة عبد الرحمن بن عوف لعامة المسلمين ف اختيار الخليفة بعد عمر بن الخطاب ‐رض اله عنهم‐، فف صحيح

البخاري: "فَارسل الَ من كانَ حاضرا من المهاجِرِين والانْصارِ، وارسل الَ امراء الاجنَادِ" ، وذلك لاستشارتهم ف الأمر،

نم مرِهذَوِي غَي ارِ ونْصاو اجِرِينهالْم ندًا محكَ اا تَرم هالمصنف عبد الرزاق: "و خْرمة كما فبن م روسقال الم حت

ذَوِي الرايِ ا استَشَارهم تلْكَ اللَّيلَةَ".

ثم قال عبد الرحمن: "انّ قَدْ نَظَرت ف امرِ النَّاسِ، فَلَم ارهم يعدِلُونَ بِعثْمانَ".

* أن معاوية بن أب سفيان ‐رض اله عنه‐ قال لأهل البصرة: "اطْلُبوا واليا تَرضونَه"، كما ف البداية والنهاية لابن كثير.

* وما ورد ف تاريخ الطبري عن عمر بن هبيرة أنَّه قَال لمسلم بن سعيد حين وه خراسان: "علَيكَ بِعمالِ الْعذْرِ" ، قَال: وما

عمال الْعذْرِ؟

قَال: "تَامر اهل كل بلَدٍ انْ يخْتَاروا نْفُسهِم، فإذَا اختاروا رجلا فَولّه، فَانْ كانَ خَيرا كانَ لَكَ، وانْ كانَ شَرا كانَ لَهم دونَكَ،

وكنْت معذُورا".

وكثيرا ما يون البديل عن الانتخابات هو: التفرد بالقرار من شخصٍ أو فئة من الناس دون آخرين تحماً، ومفسدةُ هذا

تحقيق المقصود من الولاية، وهذا الرض لتعاونهم معه ف أمورهم أدع َّن يتولأرجح من مصلحته؛ لأن رضا الناس عم

أرج حصولا ف الانتخابات منه ف البدائل الأخرى.



رابعا: لا تلازم بين الديمقراطية والانتخابات؛ فإن الانتخابات طريقة يختار فيها الناس من يرضون لتول شؤونهم وإدارة

مصالحهم، أما الديمقراطية فه تعن ف أصلها الفلسف: ذلك النظام الذي تون سلطة التشريع فيه من حق الشعب.

فالديمقراطيــة منظومــة فريــة ذات منهــج وعقيــدة، يمــن أن تتخــذ آليــات وأدوات عديــدة لتحقيــق أهــدافها ومــن ضمنهــا:

الانتخابات، بينما الانتخابات آلية ووسيلة يمن استخدامها داخل المنظومة الديمقراطية وخارجها عل حدٍ سواء.

وإن ثبت أنَّ الانتخابات غربية المنشأ، فهذا لا يمنع من الاستفادة منها؛ لأنها من تدابير شؤون الدنيا، فمثلها مثل سائر

التنظيمات الجديدة ف التعليم والمرور وغيرها.

ونفع، ومن ذلك استعماله للخاتم ف ه عليه وسلم‐ من تجارب الأمم السابقة ما فيه خيرال صل‐ وقد استفاد النب

مراسلاته، وحفر الخندق ف حربه مع قريش، وكذلك فعل عمر بن الخطاب ف استعماله للديوان ولم ين مستعملا من قبل.

َلا تُبنْ يا لَّمسو هلَيع هال َّلص ِالنَّب ادرا ابِ، فَلَمرالْع ةادع نم الْخَاتَم اسبل ني فتح الباري": "َلم" كما ف  قال الخطاب

."لُوكِ اتَّخَذَ الْخَاتَمالْم

خامسا: أما رفض الانتخابات بصورتها العامة الحالية، وتخصيصها بـ "أهل الحل والعقد" فقط، فيجاب عنه بـ:

* أن الأمة ه صاحبة الحق ف اختيار من يحمها ويدير أمورها، وقد تعبر عن اختيارها مباشرة، أو من خلال وكلائها وهم

"أهل الحل والعقد".

وقد كان العلماء ووجهاء الناس ورؤساء القبائل يمثّلون الناس وينوبون عنهم ف هذا الاختيار، نظراً لاعتراف الناس بهم

وإقرارهم لهم بحق الطاعة والتبعية، وعدم عصيانهم أو الخروج عما يبرمونه ف الشؤون العامة.

وهذا المقصود لا يتحقق ف هذه الأزمنة إلا بالرجوع لعموم الناس واستشارتهم وأخذ موافقتهم.

وحت لو أوكلنا الأمر إل أهل الحل والعقد، فالحاجةُ قائمةٌ لمعرفة هؤلاء الذين ترضاهم الأمة أهلا للحل والعقد فيها، وهذا ما

تسع الانتخابات لتحقيقه.

* أنَّ أصحاب الولايات والمناصب نواب عن الأمة ف تحقيق مصالحهم، ولذلك من حق كل شخص إبداء رأيه ف اختيار

من ينوب عنه ف تدبير شؤونه ومصالحه.

* ثم إنَّ الأصل ف الشورى أن تون عامةً ف المسلمين، لا خاصةً بطائفة منهم، كما دلت عليه العمومات الشرعية ف قوله

تعال: {وامرهم شُورى بينَهم}، وقوله: {وشَاوِرهم ف امرِ}، فعم ولم يخصص فئة دون أخرى.

وكان النب صل اله عليه وسلم  يقول: (أشيروا عل أيها الناس).

،هعايالَّذِي ب و وه عايبي ََف ،ينملسالْم نم ةشُوررِ مغَي نع ًجر عايب نالمدينة خطيباً وقال: "م وقام عمر بن الخطاب ف

ر بهما, فجعل الشورى فأنه عرض نفسه ومن بايعه للقتل وغر :(ََقْتنْ يةً ارتَغ) رواه البخاري، ومعن "ََقْتنْ يةً ارتَغ

"المسلمين" وهو لفظ عام.

* ثم إن الإمامة البرى لا يف فيها مبايعة طائفة من المسلمين حت يقبل بها جمهور المسلمين وتحصل بها القدرة

والشوكة، وهذا المعن موجود ف هذه المناصب الصغرى ف حال انعدام الإمام ومباشرة الناس للقيام بهذه المهام، فان لا

بد من اعتبار رضاهم واختيارهم.

وطائفة معه بايعوه وامتنع سائر ر الصديق: "ولو قُدّر أن عمرب منهاج السنة" عن بيعة أب" ه‐ فقال ابن تيمية –رحمه ال

الصحابة عن البيعة لم يصر إماماً بذلك.

وإنما صار إماماً بمبايعة جمهور الصحابة الذين هم أهل القدرة والشوكة... فإنَّ المقصود حصول القدرة والسلطان اللذين

بهما تحصل مصالح الإمامة، وذلك قد حصل بموافقة الجمهور عل ذلك"

سادساً: أما الاعتراض بأنَّ الانتخابات تقوم عل الأكثرية وهو مبدأ مذموم ف الشريعة.



فالجواب عنه: أنّ اعتبار الثرة والميل إل رأي الأكثرية أمر مستقر ف الفطر، ودلّت عليه العقول، وشهدت له أدلةُ الشريعة،

فليس مطلق اعتبار الثرة مذموماً ف الشريعة، وإنما جاء الذم لاتّباع الثرة إذا كانت عل خلاف الحجة والبرهان، فالثرةُ

ف الباطل لا اعتبار بها، ولا تجعل الحق باطلا، ولا الباطل حقاً.

وليس ثمة ما يمنع من الترجيح بالأكثرية ف الأمور المباحة الت لا يترتب عليها مخالفة شرعية، بل جاء ف النصوص

الشرعية وآثار السلف وكلام العلماء شواهد كثيرة لاعتبار الأكثرية، ومن ذلك:

1- النصوص الت جاءت ف الحث عل الجماعة، ولزوم ما يجتمع عليه الناس، وبيان أنه كلّما زاد العدد ف الرأي الواحد

كان أقرب إل الصواب، وأبعد عن الشيطان، كما ف الحديث: (علَيم بِالجماعة واياكم والفُرقَةَ فَانَّ الشَّيطَانَ مع الواحدِ،

وهو من اثْنَين ابعدُ) رواه الترمذي.

2- أخذ رسول اله ‐صل اله عليه‐ وسلم برأي جمهور الصحابة ف الخروج يوم أحد مع أنه خالف رأي أصحاب الخبرة

والشيوخ.

مهورهمج شَارفَا ،ِدْوالْع َلا جخْري وا دِينَةالْم دَ فقْعنْ يا دٍ فحا ف مهرشَاوتفسيره": "و" ه‐ فقال ابن كثير –رحمه ال

."هِملَيا جفَخَر ،هِملَيا وجبِالْخُر

ه عنه‐ برأي الأكثرية بشأن طاعون عمواس، وذلك قبل أن يظهر له النص، ولذلك قال ابن حجر فال 3- أخذ عمر ‐رض

الفتح : "وفيه الترجيح بالأكثر عدداً والأكثر تجربة".

4- كما أخذ علماؤنا بمبدأ الأكثرية ف أمور عدة منها:

* إذا اختلف أهل المسجد ف اختيار الإمام ، قال الماوردي –رحمه اله‐ ف "الأحام السلطانية: "عمل عل قول الأكثرين".

* ترجيح علماء الحديث بين الروايات بثرة الرواة عند التعارض.

* تقرير المذهب ف المدارس الفقهية المشهورة يتم ف كثير من الأحيان برأي الأغلبية.

*  ترجيح علماء الفقه لبعض المسائل الخلافية بالثرة أحيانًا إن لم يترجح الأمر بدليل واضح.

قال ابن القيم –رحمه اله‐ ف "إعلام الموقعين" عن اختلاف الصحابة: "وإن كان أكثرهم ف شق فالصواب فيه أغلب".

* اتفقت المجامع الفقهية والهيئات العلمية الشرعية ف الوقت الحال بصدور القرارات أو الفتاوى العامة برأي الأغلبية.

ثم إن الثرة ف الانتخاب تون معتبرة ف دائرة من توافرت فيهم شروط الناخب لا عموم الناس، فمن المعلوم أن الناخب

له شروط ف كل التجارب المعاصرة، فه ليست أكثرية دون ضابط أو قيد.

وحاصل ما سبق: 

أنَّه يجوز الأخذ بالانتخاب المعاصر وسيلةً لاختيار أعضاء الإدارات المحلية ومناصبها المختلفة، ولا يمنع هذا من النظر ف

تحسينها أو تطويرها، ووضع الضوابط والأنظمة الفيلة لاختيار الأليق بهذه المناصب.

مع التأكيد عل الناخبين بتقوى اله ف اختيار ممثليهم، وأن يختاروا الأمثل فالأمثل ممن جمع بين القوة والأمانة.

قال ابن تيمية ف "الفتاوى": "فإنْ عدَل عن الأحق الأصلح إل غيره لأجل قرابة بينهما، أو صداقة، أو مرافقة ف بلد، أو

قلبه عل مذهب، أو طريقة، أو جنس، أو لرشوة يأخذها منه من مال أو منفعة، أو غير ذلك من الأسباب، أو لضغن ف

الأحق، أو عداوة بينهما، فقد خان اله ورسوله والمؤمنين، ودخل فيما نه عنه ف قوله تعال {يا ايها الَّذِين آمنُوا لا تَخُونُوا

اله والرسول وتَخُونُوا اماناتم وانْتُم تَعلَمونَ} [الأنفال: 27].

نسأل اله عز وجل أن يفقهنا ف ديننا وأن يول علينا خيارنا ولا يول علينا شرارنا ونسأله سبحانه أن يهلك الفجار من

المجرمين والفار وأن ينصر عليهم الأخيار الأبرار.



المصادر:


