
ملاحظة استباقية: تتصل هذه المقالة بمقالة "قتل اله من قتل بجهله أهل الشام" الت سبقتها بأيام، وكان ينبغ أن أنشرها

بعدها عل الفور لولا أنن شُغلت عنها بأشغال. وقد كتبتها ف محاولة للتقريب بين فريقين يجتمعان ف الغاية (وه تحقيق

حاكمية اله ف الأرض) ويختلفان ف تقدير الظروف والأحوال واختيار الوسائل الموصلة إل الغاية. 

 

 

فاد هذا الاختلاف يتحول إل خصومة تفرق الإخْوةَ وتشتت جهود العاملين للإسلام. فإذا نجحت ف التقريب بين الفريقين

فحسب، أما إقناع كل واحد فلا أطمع فيه فإنه محال. علماً بأن ما كتبته هنا هو اجتهاد يحتمل الخطأ والصواب، فإن أصبت

فإنما صواب بتوفيق اله وفضله، وإن أخطأت فيفين أن اجتهدت بالبحث عن الصواب.

-1-

إن مما يعلمه كل مسلم (أو ينبغ أن يعلمه) أن الإسلام دين ودولة، وأنه منظومة متاملة تشمل نواح الاعتقاد والعبادة

كل نواح ن آمن بالإسلام آمن بصلاحيته للتطبيق فوالأخلاق والسياسة والاقتصاد والعلاقات الإنسانية والاجتماعية، فم

ه"، ليس بمعنم فيه. من هنا قرر الأصوليون أن "الحاكم هو اله آمن بأنه مالك الوجود وصاحب الحالحياة، ومن آمن بال

الحم السياس الذي يتبادر إل الأذهان عل سبيل الحصر، وإنما بمعن الهيمنة عل كل نواح الحياة.

وقد شهد العصر الأخير اضطراباً ف فهم هذا المبدأ العظيم (الذي سماه المودودي "الحاكمية" وتبعه ف ذلك سيد قطب،

رحم اله الاثنين) فحصر ف الفقه السياس دون سائر أبواب الفقه، وفهمت فئةٌ من المسلمين أن المقصود به هو "حم

الحم بالإسلام ف ضوء فقه الاستطاعة
الاتب : مجاهد مأمون ديرانية

التاريخ : 11 يونيو 2014 م

المشاهدات : 4890



ف (يمهتح أو الدعوة إل) يم الإسلامم الفرد والأسرة والمجتمع أيضاً، فتقاعسوا عن تحالدولة" فقط ولم يفهموا أنه ح

الحياة الفردية والأسرية والاجتماعية، ونشطوا ف المطالبة بتحيمه ف الحياة السياسية، واعتبروا أن تحقيقه بهذه الصورة

هو أصل الأصول، ولم يبالوا بأن يتوصلوا إليه باستعمال القوة وبتحميل الأمة جهداً ثقيلا. ثم جنَوا عليه جناية أخرى حين

جردوه من المرونة الت تتصف بها جميع التاليف الشرعية، والت منحت الإسلام القابليةَ للحياة والحم ف كل الأزمنة

والأمنة والأحوال.

وف ذلك كله تضييق لمعن حاكمية اله وتخصيص غير مبرر لقاعدة "الحاكم هو اله". والصواب أنها تتسع حت تشمل

مسائل التليف كلها، الفردية والجماعية، والحق أن تُطبق عل تلك المسائل جميعاً القوانين الأصولية ذاتها، ومنها قوانين

فقه الاستطاعة الت عرضتها ف المقالة السابقة.

-2-

ناقشت ف المقالة السابقة "فقه الاستطاعة"، وعرضت النصوص الت تؤصل له والقواعدَ الشرعية الت تقعده، وأهمها قولهم

"لا تليف مع العجز". وه قاعدة جليلة نستفيد منها أن التاليف الشرعية ليست "مطلقة" بل إنها "نسبية"، فه تتفاوت من

شخص إل آخر لأنها تأخذ بعين الاعتبار حالةَ الملَّف وقدرتَه عل تنفيذ التليف. إنها صحيحة دائماً من الناحية النظرية،

أما من الناحية العملية (الت يبنَ عليها الحساب ف الآخرة) فإنها رهن بالقدرة عل تنفيذها، وف هذا المعن المهم يقول

الإمام الشاطب ف "الموافقات": "شرط التليف الاستطاعةُ والقدرةُ، فما لا قدرةَ للملَّف عليه لا يصح التليف به شرعاً وإن

."جاز عقلا

وهذه القاعدة العظيمة لها آلية محددة تعمل بموجبها، فه ترفع العبء عن الملَّف ولنها لا تُسقط العمل باللّية، فماذا تفعل

لَّف لم يرتفع أصلالم ليف علالت لة: "المشقة تجلب التيسير"، فلو شَقمإذن؟ إنها تعمل وفق القاعدة الأصولية الم

التليف، وإنما هو ينتقل إل حم أيسر. فإذا لف يدَه بجبيرة لم يلفه الشرعُ عناء فها وغسل يده عند كل وضوء وانتقل

التيسير فصل م إلللصلاة لمرض عارض أو عجز دائم انتقل الح عليه الوقوف التيسير بالمسح عليها، وإذا شَق م إلالح

.حصالفقه أكثر من أن ي الإطعام، ومثل ذلك ف قاعداً، وإذا شق عليه الصيام انتقل إل

ل الأزمنة عله عليه وسلم، ولجعل الإسلام ديناً صالحاً لال املان لرفع الحرج عن أمة محمد صلهاتان القاعدتان تت

الإطلاق بعدما وضع عن أتباعه ما كان عل سابقيهم من آصار وأثقال وأغلال: {ويضع عنهم إصرهم والأغلال الت كانت

عليهم}، {ربنا ولا تَحمل علينا إصراً كما حملته عل الذين من قبلنا}.

-3-

ذهب الجمهور إل أن القدرة من شرائط أصل وجوب ركن الحج، وخالفهم الأحناف فقالوا إنها شرط وجوب أداء الحج لا

شرط وجوب الحج نفسه. والمحصلة واحدة وإن اختلف اللفظ، فإن العاجز عن الحج لا يطالَب به، أو أن فريضة الحج لا

تتعين عل غير المستطيع. والحج ركن ركين من أركان الدين يقاس عليه من التاليف ما عداه، فلئن اهتم فقهاؤنا بتأصيل

الأدلة الجامعة ف توفر أدواتها كما هو معلوم، فإن الناظر ف عليها وعل بنباب الحج لأنه ركن م فقه الاستطاعة ف

الأصلين، التاب والسنّة، يجد أن العمل بالاستطاعة قاعدةٌ كلية مطّردة ثابتة بعموم النصوص، وه من قواعد الشريعة

البرى الت لا ينرها ويرد العمل بها ف موضعها إلا ذو جناية عل الشرع وناية بالمسلمين.

هذا الأصل الجامع لا يهيمن عل فقه العبادات فحسب بل عل سائر أبواب الفقه، وتدخل فيه مسائل السياسة الشرعية من



باب اول، لأنها قائمة أصلا عل مراعاة مصالح العباد. إن تنفيذ التاليف الشرعية كلها منوط بالاستطاعة، يستوي ف ذلك

الحج والقيام ف الصلاة مع الجهادِ وإقامة دولة الإسلام، وكل عمل يتجاوز الوسع وكل واجب تنشأ عنه مفسدة كبرى فإنه

يصبح مستحيلا معنوياً ولو كان ممناً حسياً. ومن هنا قال ابن القيم رحمه اله إن المفت لا يستقيم له أمر الفتوى إلا بالجمع

بين فهمين وفقهين: فهم الواقع والفقه فيه، وفهم الواجب ف الواقع، أي الفقه بحم اله ورسوله فيه.

-4-

صحيح أنّ إقامة الدولة الإسلامية فريضة واجبة عل الأمة، ولن إذا عجز المسلمون عن إقامتها ف قطر من الأقطار فإن

هذا الواجب يسقط عنهم إل حين القدرة عليه، لأن عدم الاستطاعة يسقط الوجوب كما رأينا آنفاً. ولن هل معن هذا أن

ه. هنا تأتطوا بدينهم فسوف يحاسبهم الالمسلمون عن الدين إذا عجزوا عن إقامة دولة إسلامية؟ لو فعلوا وفر يتخل

القاعدة الثانية الت أشرت إليها قبل قليل: الانتقال من التليف الشاق العسير إل التليف الممن اليسير.

دْعوا إلنهم يستطيعون (بتفاوت وكل بحسب مقدرته) أن يالحياة السياسية، ول يم الإسلام فإنهم قد يعجزون عن تح

الإسلام وإل تحيمه ف سائر نواح الحياة، فيحموه ف سلوكهم الشخص وعبادتهم الفردية وف حياتهم الاجتماعية

.ن بتغيير الواقع السياسن عن العمل غير الممون العمل بالدعوة والإصلاح هو البديل المموالاقتصادية، وي

-5-

نجحت حركات إسلامية إصلاحية معاصرة ف فهم الواقع الصعب الذي تعيشه الأمة واستطاعت أن تحقق ‐خلال القرن

المنصرم‐ إنجازات كبرى عل طريق الإحياء والتمين، فإنها لما عجزت عن تحقيق الحلم الأكبر، وهو حم الأمة بشرع

اله، انتقلت إل الممن المتاح، وهو الدعوة إل اله، فحفظ اله بها الدين وأصلح العباد، وكان من ثمرة جهدها واجتهادها

أن استعادت الأمة هويتها المفقودة، وأقبلت عل التدين والالتزام بأحام الإسلام، وتخلصت من أكوام من الموروثات

الدينية الخاطئة، وامتلت الوع بالدين والوع بالواقع، فبدأت تسع جاهدة لاسترجاع موقعها الرائد بين أمم الأرض.

واستطاعت بعض الحركات الإسلامية أن تستثمر الأدوات السياسية المتاحة لتحقيق مصلحة الإسلام والمسلمين، فوصلت

إل الحم ف بعض البلدان وحمت بالشريعة عل قدر الوسع، ولنها ابتُليت بقوم من هواة التشديد والتلف، "ظاهريين"

ف الفقه السياس، ما يزالون يلاحقونها ويحاربونها أشد الحرب لأنها لم تَستوفِ شروط الحم الإسلام الرشيد كما يقولون،

فوصفوها بالعلمانية ورموها بالفر والردة لأنها حمت بقوانين "وضعية" ولم تطبق الأحام الشرعية جملة واحدة، ولأنها

حالة الضعف والوهن الت أنشأت أنظمة برلمانية انتخابية (شركية كما يزعمون)، ولم يدركوا أن هذا هو قدر الوسع ف

تعيشها الأمة، ولم يعلموا أن الوصول إل الدولة الإسلامية النموذجية يحتاج إل حمة وتدرج ونَفَس طويل.

فان من ثمرات تلّفهم وتعسفهم أن وصفوا بالعلمانية حومات العدالة ف تركيا والإخوان ف مصر وحماس ف فلسطين،

فر والردة علموا بالالجماعات والأحزاب فإن آخرين ذهبوا شوطاً أبعد، فح م العام علبعضهم بالح وفيما اكتف

مرس وهنية وأردوغان! بل إن أحدهم لم يبالِ أن يحم عل مجاهدي الشام ف الجبهة الإسلامية بالفر والفسوق كما رأينا

من وقت قريب. هذا مع أن تلك المشروعات صنعت للأمة ف بضع سنين ما عجز أصحاب المشروعات الخيالية عن صنع

معشاره ف عشرات السنين.

-6-

يقول سفيان الثوري: "إنما العلم رخصة من ثقة، أما التشديد فيحسنه كل واحد". وف تاريخ الإسلام للذهب أن عبد الملك



قال لأبيه عمر بن عبد العزيز يوماً: ما يمنعك أن تَمض للذي تريد؟ والذي نفس بيده ما أبال لو غَلَت ب وبك القدور. فقال:

يا بنَ، إن آباءك وأجدادك قد دعوا الناس عن الحق (أي دفعوهم وأبعدوهم عنه)، فانتهت الأمور إل وقد أقبل شَرها وأدبر

خيرها، ولو بادهت الناس (فاجأتهم) بالذي تقول لم آمن أن ينروه، فإذا أنروه لم أجد بدّاً من السيف، ولا خير ف خير لا

يجء إلا بالسيف. إن اروض الناس رياضةَ الصعب، فإن يطل ب عمر فإن أرجو أن ينفذ اله مشيئت، وإن تغدو عل منيةٌ

فقد علم اله الذي أريد.

لقد غدا الإسلام غريباً وسط أهله بعد عقود من التجهيل والتضليل، ثم إن الأمة تعيش اليوم حالةً غير مسبوقة من الضعف

والتشرذم والسقوط، فلا نحن ف دعوة مية بين كفار ولا ف دولة مدنية تتمتع بالاستقلال والاستقرار، والوضع الجديد يحتاج

إل فقه جديد.

إن مسائل العلم منثورة عل قوارع الطرق، والفتوى بما ف التب مما يحسنه كل طالب علم، فليس عالم الوقت الذي تحتاج

الأمة إل علمه هو من يفتح التب ليخبرنا بما فيها؛ ليس هو من يقول إن جهاد الفار واجب عل كل حال وإن الحاكميةَ

أصل الأصول وإقامةَ دولة الخلافة أوجب الواجبات، إنما عالم الوقت هو من يحسن فهم الواقع ويحسن تنزيل الحم

الشرع عليه، من له نظر ف فقه الاستطاعة وفقه المصالح والمفاسد وفقه الأولويات.

-7-

أخيراً فإن لنا أن نتساءل: كم نبياً من الأنبياء استطاع أن يقيم دولة التوحيد؟ بل من منهم جمع أتباعه وقاتل قومه لإقامتها؟

أيلام أنبياء اله عل عدم القتال من أجل دولة يون الحم فيها له؟ ونبينا الريم عليه الصلاة والسلام، الذي أمض ف مة

نوها، أين تجدون فيها أنه أعلن علر صغيرةً أو كبيرةً فيها إلا دويالس بضع عشرة سنة يدعو الناس: هذه أخباره لم يترك أهل

أهل مة الحرب ليقيم فيها دولة الإسلام؟ وهل كانت دولة المدينة إلا فتحاً من فتوح الدعوة وأثراً من آثار البلاغ المبين؟

قال شعيب لقومه: {إن أريد إلا الإصلاح ما استطعت}، وقال اله تبارك وتعال عن رسله عل الإجمال: {فهل عل الرسل إلا

التخصيص: {فإن تولَّوا فإنما عليك البلاغ المبين}. فعلمنا أن الإصلاح والدعوة إل ريم علالبلاغ المبين} وقال عن نبينا ال

اله (البلاغ المبين) هما العمودان اللذان قامت عليهما رسالات الرسل جميعاً، وهما ف وسع كل إنسان، فما علينا أن نترك

ما لا يسعنا إل ما يسعنا، وأن نقتف آثار الأنبياء الرام؟

قد يستمر الفر والظلم وقد نعجز عن إقامة دولة الإسلام ف الأرض إل حين، ولننا لن نؤاخَذ بعجزنا، إنما نؤاخَذ لو تركنا

الدعوة إل اله ولو تقاعسنا عن الإصلاح ونحن قادرون عليه: {وما كان ربك ليهلك القرى بظلم وأهلها مصلحون}. اللهم

اجعلنا صالحين مصلحين، ولا تؤاخذنا بما لا نطيق.

 

الزلزال السوري

المصادر:


