
وقع المحذور وأعلنت داعش دولة الخلافة. الناس بين رافض وغير متفائل، والعلماء بينوا حم الإسلام بخطوة داعش (تنظيم

الدولة الإسلامية) وحذروا من عواقبها.

كان دخول داعش مدينة الموصل قد قوبل بحفاوة الأهال الذين انعدمت خياراتهم تحت قبضة جيش حوم طائف أذاقهم

ألوان الذل عل مدى 11 عاما، وزاد ف الارتياح اختفاء حواجز التفتيش وتوقف مسلسل الاغتيالات اليوم والخطف،

وأحست المدينة أنها تتنفس الهواء للمرة الأول منذ عام 2003.

 

 

ما زالت الأجواء العامة بعد شهرين من سيطرة داعش تعيش هدوءا حذرا، ولا يتوقع كثير من الناس أن يصمد التعايش

السلم الهش القائم بين داعش والأطراف الأخرى أمام تصرفات داعش الت لا تحوز عل رضا الموصليين.

هذه كلها يوميات حدث، ويبق التساؤل: كيف يفض مرور الوقت ف حياة المجتمعات إل نشوء مدارس منفلتة عن الإطار

الفري الذي استتب عليه حال الأمة، وينفتح الطريق أمام عصبة من الشباب للتصدي إل كبرى الفتاوى الشرعية انتهاء

بإعلان الخلافة؟

لابد قبل الإجابة عن هذا التساؤل من تثبيت حقيقة وه أن التطرف ‐كالاعتدال‐ ظواهر اجتماعية لا تنتم إل صنف ردات

الفعل الآنية، تستفزها تغيرات عميقة وثابتة تجتاح المجتمع ويقتض نضجها ثم ظهورها عل السطح حيزا من الزمن تنضج

خلاله اشتقاقات فرية وطرائق تعبوية ما، لا يألفها المجتمع ف الظروف العادية قبل أن تتحقق للظاهرة قاعدة جماهيرية.

هذا الشرط الاجتماع ضروري لحصر المساحة الزمنية والجغرافية لعملية البحث عن الإجابة.

ف النصف الثان من القرن التاسع عشر ومطلع القرن العشرين وجد ف قاموس صراع التوازنات الدولية ما كان يعرف بـ

"المسألة الشرقية" وهو العنوان الذي خاضت أوروبا تحته معركتها مع النظام الإقليم ف الشرق الإسلام ممثلا بالخلافة

العثمانية.

وكأي منتصر كان أول ما شرع به الحلفاء بعد الحرب العالمية الأول هو تفيك دعائم الطرف المنسر، والتأكد من نزع

آليات إمانية عودته من جديد.

داعش.. نتيجة متأخرة لحدث متقدم
الاتب : ربيع الحافظ

التاريخ : 9 أغسطس 2014 م

المشاهدات : 4458



عام 2003 من حل للجيش والشرطة وإقصاء أطقم التعليم ف العراق ف م فمع نظام الح وما قام به المحتل الأميرك

الجامعات وأطلق عليه "اجتثاث البعث" هو أقرب مثال ف الذاكرة الحية عل ذلك.

ما كشف عنه جون فيلب (كبير جواسيس الإمبراطورية البريطانية) ف أعقاب الحرب العالمية الأول يضع تعريفا لشخصية

الطرف الذي انتظرته عملية التفيك.

يقول فيلب "هناك قطعة جغرافية فسيفسائية التركيب اسمها الوطن العرب، أهلها تأثروا بالغرب عل الصعيد القوم ولن

قوميتهم العربية ظهرت ف عالم مسلم، وسقطت الخلافة ف الباب العال لن آثارها مازالت قائمة، واعتقد الناس أن

المسألة الشرقية قد انتهت بمولد معاهدة سايس بيو، ثم اتضح خطأ اعتقادهم حيث بق المسلم السن الذي كان يمثل

مجلس المبعوثان (النواب) هو الذي يمثل الزعامة العربية بعد زوال العهد العثمان القدس أو بيروت أو دمشق أو بغداد ف

ومولد الدول العربية المستقلة، وهذا لم تسقط المؤسسة الت كانت امتدادا للإمبراطورية العثمانية بل بقيت بعد سقوطها

ه كانت تمثل بلادها لدى الباب العال كل عاصمة عربية، وبقيت العائلات العربية السنية الت تتصدر القيادات العربية ف

الت تتزعم وتقود بلادها بعد زوال الأتراك".

مض نصف قرن قبل أن تبدأ المؤسسة السنية بالانهيار أمام ضغوط الفرق والملل والطوائف والمذاهب فيصبح وداعها

وداعا للمسألة الشرقية نفسها، ولم تغب هذه الحقيقة عن أذهان العالم الخارج، فقد أدركتها إسرائيل ف عام 1948،

ضرورة "سحق" الشارع السن واتفق الجميع عل ،وأدركتها أميركا وإيران كما أدركتها فرنسا وبريطانيا والاتحاد السوفيات

أو تقليم أظفاره وخلق زعامات "غير سنية" من "أقليات دينية" معروفة قادرة عل أن تتحداه وتنتصر عليه.

كان الشارع السن (عربا وأكرادا وتركمانا) بمؤسسته الدينية هو دعامة النظام الإقليم ف الشرق الإسلام، لن اجتثاث

أهل السنة عل شاكلة اجتثاث البعث ف 2003 لم ين خيارا واقعيا، فقد كانوا العمود الفقري الثقاف والإداري والعسري

للنظام الإقليم الزائل، ومن دونهم يتعذر بناء وإدارة الدولة الت ينشدها المحتل، وكان لزاما هدم الحائط العثمان وإعادة

استخدام "لبناته" ف بناء صرح لا يشبه الأصل.

كان من معالم إعادة البناء تأميم المؤسسة الدينية وجعلها دائرة ملحقة بالنظام السياس الجديد فيما بات يعرف بوزارات

الأوقاف، وأقفلت المدارس الدينية الأهلية الت كانت تقوم عليها البيوتات السنية الميسورة والت كانت تغذي المجتمع

ازدراء الدولة بما يمثله ومن ثم إل س واقعه المعاشموظف يع ل العالم والخطيب إلبالعلماء والدعاة والمصلحين، وتحو

موقع اجتماع يعزف الشاب عنه.

ف المقابل غض النظر عن المؤسسات الدينية للأقليات الت منحت استقلالا ماليا وإداريا.

بعد قرابة نصف قرن عل نشوء الدولة القُطرية الحديثة (نهايات النصف الأول من القرن الماض) كانت المجتمعات العربية

طريق ترميم هويتها واستعادة حواسها البصرية والسمعية والشمية، والالتئام التدريج نت من قطع شوط مهم علقد تم

مع قيمها ومن ثم صياغة رؤى سياسية يفترض أن عملية التفيك حسمت أمرها.

ف النصف الثان من القرن الماض (ف ثلثه الأخير عل وجه التحديد) عمت المجتمعات العربية ما عرف بالصحوة

الإسلامية الت أوجدت وعيا ثقافيا دينيا وجماهيريا ساخطا من موقف الأنظمة السياسية من مسلسل انتاسات سياسية

وعسرية وهجمات ثقافية ضربت المجتمعات وهددت هويتها ووجودها، فلجأت الأنظمة إل تجيير المؤسسة الدينية

المؤممة لقرارها السياس، وكانت النتيجة ه ظهور طبقة من "العلماء" وصمها الناس بالنفاق عهد إليها "تشغيل" المؤسسة

الدينية وعملية صناعة الفتوى بمواصفات رسمية.

أوجدت هذه المرحلة فرزا عميقا بين هذا الصنف من العلماء، وبين صنف آخر نأى بنفسه بالامل عن المشهد ليمنع من



قبل الجهات الأمنية من دور الإرشاد عل نحو فردي ما سبب إخلالا ملحوظا ف دور الإرشاد الاجتماع العام.

الصورة الثلاثية الأبعاد الت رسمها فيلب حول تفيك المنظومة الإستراتيجية للمجتمعات السنية وتطويقها ببدائل طائفية

آخذة بالتحقق اليوم عل نحو مضطرد باعث عل القلق.

ما يبعث عل مزيد من القلق هو تورط الأنظمة السياسية الت تحس بالضعف ف تحالفات مع أقليات طائفية ف صراعها

الطويل مع مجتمع لم ينتخبها ولا تحترمه.

ما يحدث ف المجتمعات العربية هو إخلال ف النمط التقليدي الذي تدار فيه هذه المجتمعات الذي تمثل فيه المؤسسة

الدينية المرشد الاجتماع الذي ينزل الناس عند أحامه ف النوازل، ويسود شعور جماهيري أن تهميش المؤسسة الدينية هو

فصل متمم لفصول ف المسألة الشرقية.

لو أن قطع أحجية الصورة المقطعة جمعت فإن الصورة الاملة الناجمة ستظهر بجلاء أن الأنظمة السياسية ه من صنع

داعش وأخواتها من قبلها عندما أهانت المؤسسة الدينية وأذهبت هيبتها ف أعين الجماهير فتعطل دورها الجماهيري، ليتقدم

صبية بعضهم صادق وآخر مغرر به وثالث انتهازي لملء دور شاغر أمام أزمات جسام تهدد الأمة ف هويتها ووجودها،

فانتقلت دار الفتوى من الحواضر (مانها الطبيع) إل قمم الجبال، وما إن دب الضعف ف الأنظمة حت نزل "الشيوخ" من

الجبال فحموا الحواضر.

الجزيرة

المصادر:


