
استوقفن حدَثَان من أحداث السيرة العطرة وجدت فيهما فوائد كثيرة وعبراً جليلة، ولطالما سألت اله ل ولإخوان انْ

يوفقنا للعمل بما اشتملا عليه.. ولانَّ الحدَثَين وردا ف كتب السنة الصحيحة فَلَن أسردهما بطولهما، وانَّما سأقف عل محل

الشاهد منْهما.

الحدَث الأول: حين جاء جبريل عليه السَم إل النَّبِ الأمين صل اله عليه وسلم ف غار حراء وضمه إل صدره وأمره

بالقراءة، عاد النَّبِ صل اله عليه وسلم بعدها إل بيته مرتعداً يرجف فؤاده، وهو يقول لخديجة رض اله عنها ‐ بعد انْ

قَص عليها الخبر ‐: «لقد خَشيت عل نفس». فقالت له تلك اللمات الخالدات: «كَّ، ابشر، فَواله  يخْزِيكَ اله ابداً؛ انَّكَ

لَتَصل الرحم، وتصدُق الْحدِيث، وتَحمل الل (أي: تنفق عل الضعيف، واليتيم وذي العيال.)، وتسب المعدوم (أي تعاون

الفقير وتتبرع بالمال لمن عدمه.)، وتُقْرِي الضيف (أي ترمه.) ، وتُعين علَ نَوائب الحق (ما ينزل بالانسان من حوادث

ومصائب.)».

الحدَث الثان: حين خرج أبو بر مهاجِراً نحو أرض الحبشة ليلحق بمن سبقه إليها من المسلمين، لقيه رجل من المشركين

يقال له ابن الدَّغنَة فَقَال: اين تُرِيدُ يا ابا برٍ؟ فَقَال ابو برٍ: اخْرجن قَوم. قَال ابن الدَّغنَة: انَّ مثْلَكَ لا يخْرج ولا يخْرج، فَانَّكَ

تَسب المعدُوم، وتَصل الرحم، وتَحمل الل، وتَقْرِي الضيف، وتُعين علَ نَوائبِ الحق، وانَا لَكَ جار (اي مجِير أمنع من

يؤذيك)، فَارجِع فَاعبدْ ربكَ بِبِلادِكَ. فَارتَحل ابن الدَّغنَة، فَرجع مع ابِ برٍ، فَطَاف ف اشْرافِ كفَّارِ قُريشٍ، فَقَال لَهم: انَّ ابا

برٍ لا يخْرج مثْلُه ولا يخْرج، اتُخْرِجونَ رجلا يسب المعدُوم، ويصل الرحم، ويحمل الل، ويقْرِي الضيف، ويعين علَ نَوائبِ

الحق. فَانْفَذَت قُريش جِوار ابن الدَّغنَة، وآمنُوا ابا برٍ... إلخ.

أقص نْسان إلبا ترتق ن الفوائد التربوية والنفسية والاجتماعية والخُلُقية التالوصفين وجدنا العديد م نذَيذا تأملنا ها

درجات المال البشري الممن والمعبر به ف وصف أب بر بقوله: «لا يخْرج مثْلُه ولا يخْرج»، كما تمنعه تلك الفوائد من

السقوط الاجتماع والنفس المعبر عنه ف كلام خديجة ‐ رض اله عنها ‐ بالخزي، والْخزي كما عرفه العلماء هو شُعور

الجاذبية الأخلاقية
اتب : أحمد عبد المجيد مال

التاريخ : 15 مارس 2015 م

المشاهدات : 4475



مؤلم يسبِبه الإحساس بالذنب أو الإحراج أو عدم الأهمية أو العار..

وسأكتف بالإشارة إل بعض الفوائد الخُلُقية، مرجِئاً الحديث عن الفوائد التربوية والنفسية لمناسبة أخرى، فأقول مستَعيناً

:هبِال

‐ الجاذبية الأرضية ه القوة الت ينجذب بها جسم ما نحو مركز الأرض دون اتّصال بينهما، وعسها انعدام الوزن، فهو

الحالة الت يخف بها الإحساس بالوزن نظراً لانعدام الجاذبية. ولا تقتصر الجاذبية وانعدام الوزن عل الأشياء المحسوسة

ةادرينجذب بها شخص ما أو جماعة نحو سلوك حسن بِا ة التالقو تعن والملموسة فقط، فهناك الجاذبية الأخلاقية والت

حرة دون تأثير مادي من صاحب السلوك، كما انَّ انعدام الوزن ف عالم الأخلاق يعن انعدام تأثير الشخص ف الوسط

المحيط نظراً لانعدام جاذبيته.

وبالتأمل ف الحدثين المذكورين نجد انَّهما يؤسسان لقانون الجاذبية الأخلاقية، ويؤكدان انَّ لهذه الجاذبية معالم ومنارات

ظاهرة واضحة كمعالم ارضِ والْبِنَاء، وعل كل من أراد انْ يون جذاباً انْ يقصد هذه المعالم ويسع إليها، أذكر منها

الثلاثة التالية:

المعلَم الأول: السيرة الحسنة:

من الواضح انَّ الأوصاف الت وصف بها الرجل أبا بر ه عين الأوصاف الت وصفت بها السيدة خديجة رسول اله، وانَّ

هناك تطابقاً تاماً بين الوصفين، فعل أي شء يدل هذا التوافق؟

انَّه من جِهة يدل عل ائتلاف الروحين ‐ روح الصادق والصدّيق ‐، كما يدل عل عظيم فضل أب بر واتصافه بالصفات

نات والدعاة ومحياة الْقُدْو ضرورة توافر هذه الأوصاف كلها أو جلها ف ة أخرى يدل علجِه نمال؛ ومأنواع ال البالغة ف

اراد قيادة الناس، بل وف حياة أفراد المجتمع كافة من جهة أخرى، كما أنَّك اذا أمعنت النظر ف هذه الأوصاف وجدْتَها

تشمل أصول مارم الأخلاق؛ لأنّ الإحسان اما إل الأقارب أو إل الأجانب، واما بالبدن أو بالمال، واما عل من يستقل

لَمين فه عليه وسلم وصاحبه قبل البعثة عال صل ا جعل النبمالوصفين، م لا يستقل، وذلك كله مجموع ف نبأمره أو م

.محيطهما الاجتماع

وقد عاب اله عل أهل قريش حين لم يستجيبوا لدعوة رسوله، وتساءل سبحانه ‐ تَعجباً واستَنْاراً ‐: لماذا لم يستجيبوا

لمحمد؟! هل لأنّهم لا يعرفونه؟! لذا فهم ف حاجة إل وقت حت يسألوا عن أصله وفصله وعن خلقه وسلوكه؟! لا، ليس الأمر

كذلك، فهذا احتمال مستبعد تماماً؛ لأنّهم يعرفونه معرفة تامة ‐ صغيرهم وكبيرهم ‐، يعرفون شخصه ويعرفون نسبه،

ويعرفون ‐ أكثر من أي أحد ‐ صفاته، يعرفون منْه كل خلق جميل، ويعرفون صدقه وأمانته حت كانوا يسمونه قبل البعثة

ه عليهم هذا السلوك العجيب فر اليصدقونه حين جاءهم بالحق العظيم والصدق المبين؟.. لذلك استن  مالأمين”، فَل“

قوله تعال: {ام لَم يعرِفُوا رسولَهم فَهم لَه منرونَ} [المؤمنون: 69].

فالسيرة الطيبة والأفعال الحميدة والأخلاق الزاكية تجعل صاحبها قدوة طيبة وأسوة حسنة لغيره، ويون بها كالتاب

المفتوح يقرأ فيه الناس المعان الجميلة والنبيلة فيقبلون عليها وينجذبون إليها.. ومعلوم أنّ التأثر بالأفعال والسلوك أبلغ

رخَي لجلْفِ را ف لجل رمأقوالهم، فقالوا: «ع ف نوا هذا المعنمضماء أنْ يالح لام فقط، ولم ينسالتأثر بال نوأكثر م

.«لجر ف لجلْفِ رن كلام ام

وف التنزيل الحميد موقف يختصر لنا المسافة ويعطينا المعن ف ألطف إشارة، حين قال الْفَتَيانِ ليوسف ‐ عليه السلام ‐

: «نبئنا بتأويله إنا نراك من المحسنين»، وكان هذا الطلب منْهما بعد أنْ اعجِبا بصلاحه وسلوكه مع أهل السجن وحسن



،دَاوِيهِميو ضرالْم ودعانَ يك نَّها» :‐ ما يذكر الإمام القرطب كان يمارسها ‐ عل وجوه الإحسان الت نمعاملته لهم. وم

،فوسانَ يكويضيف ابن كثير «و ،«لَه عمج تَاجذَا احاو ،لَه عسو اقذَا ضاو ،بِه قَام نجالس لها نم لجالر رِضذَا مانَ اف

هلَيع هال اتلَوص ،ةادبالْع ةثْركتِ ومالس نسحدِيثِ، ودْقِ الْحصو انَةماودِ وبِالْج نجالس ف قَدِ اشْتُهِر ،مَالس هلَيع

،نجالس َلانِ اذَانِ الْفَتَيه خَلا دلَمو .هِمقُوقبِح اميالْقو ماهضرأهل السجن وعيادة م َلانِ اسحابِيرِ والتَّع رِفَةعمو ،همَسو

تَآلَفَا بِه واحباه حباً شَدِيداً، وقَا لَه: واله لَقَدْ احببنَاكَ حباً زَائداً».

المعلَم الثان: الإيجابية والتحرك لمواجهة المشلات اليومية الحياتية:

من أهم الأمور الت تُعين عل جذب الآخرين نحو شَخْصٍ ما: أنْ يون عملياً، يقل اللام لديه، ف حين تثُر الأساليب

العملية الت تعالج المشلات المعاصرة المحيطة به عل نحو فعال وحاسم، يظهر ذلك بوضوح من الوصفين المشار إليهما،

فخديجة ‐ رض اله عنها ‐ لَم تَقُل للنب: وماذا تخش وقد الْقَيت فيهم خُطْبةً بليغَةً جزِلَةً. والذي وصف أبا بر لم يقل له:

لماذا يخرجك قومك وأنت من أشعر (أنسب أو أعرف العرب بشعرها وأنسابها) العرب وأفصحها لساناً؟ إنَّما ذَكرا صفَاتٍ

عملية واقعية. ولا يخف أنَّ ديننا هو دين العمل وأنَّ أكثر الأمور اقتراناً وتساوقاً ف القرآن الريم: الإيمان والعمل الصالح،

وكان مما نهت عنه الشريعة وكرهته وحذرت منْه: “القيل والقال”، أي فضول القَول والاشتغال بما لا يعن من أقاويل الناس.

ولا ريب ف انَّنا سنرتب خطأ فادحاً حين نظن انَّنا نستطيع جذب الآخرين إل أخلاقنا بمجرد انْ نتحدث إليهم عبر

مبرات الصوت ونحن قابعون ف أبراجنا العاجية، دون انْ نوجد حلُولا – أو نشارك ف إيجاد حلُول ‐ لمشلاتهم اليومية

الحياتية المختلفة ‐ مثل الفقر والجريمة وامية والمرض والبطالة ‐، وهذا يقتض الحرص عل المخالطة الت لا بدَّ منها،

بل إنَّ هذا الواجب أصبح أشد تَحتُّماً ف زماننا من أيِ زمان مض بعد انْ اتسع العمران وضاقت الصدور ونَمت مساحة

الشخص والذات عل حساب المجتمع والعام، فخدمة الإسلام لا تون من خلال مديحه ولا من خلال الخطب الرنانة حول

إنجازاته، وإنَّما من خلال الارتقاء بالواقع وتحسين أوضاع أفراد المجتمع..

وقد عاب القرآن الريم ف بداية الدعوة عل أهل مة انَّهم كانوا لا يهتمون بما يمن انْ نُسميه بمصطلح العصر المشترك

الإنسان، فهاجمهم ف عقر دارهم ف قوله تعال: «كَّ. بل لا تُرِمونَ الْيتيم. ولا تَحاضونَ عل طَعام الْمسين»، فهم لا

يرمون اليتيم الصغير الذي فقد أباه واحتاج إل من يجبِر خاطره ويحسن إليه، كما انَّهم لا يتواصون عل إطعام المحاويج

من المساكين والفقراء؛ ما يوح بضرورة توجيه الأنظار إل الواجب الاجتماع وإل العمل العام.

المعلَم الثالث: التصور الصحيح لعلاقة الإنسان بالإنسان:

نين مأي من النص رشالبر والإحسان، حيث لم ي نهم الذين كانوا ينالون هذه الألوان م نوجه التحديد م نحن لا نعلم عل

قريب أو بعيد إليهم، ولم يتلّف أحد من الشراح والمفسرين تعيينهم أو تحديد أسماء بعضهم، فليس ف ذلك فائدة تُذْكر،

وقد حرص النب ،اننفس الحيز الم ه عليه وسلم وصاحبه فال صل نَّهم كانوا ممن يعيشون مع النبء المؤكد اوالش

وصاحبه كل الحرص عل إحسان المعاملة معهم ومشاركتهم شعورهم، وهذا يعن انَّ مستقبل البشرية سيظل مرهوناً

بأمرين أساسيين: حسن علاقتها باله جل وعلا، وحسن العلاقة بين الإنسان والإنسان أياً كانت العقائد والتوجهات.

ل والمعنالش نْ تقوم الساعة ‐ متشابهين فا مته لم يخلق شخصين ‐ منذ نشأة الحياة وإلوعلا بقدرته وح ه جلفال

أو المظهر والجوهر، بل حت ف أطراف الأصابع الت ه من عظيم قدرته، يشير إل ذلك قوله تعال: «بل قادِرِين عل انْ

نُسوِي بنانَه»، ومن وجوه التفسير فيها: نحن قادرون عل تسوية تلك الخطوط الدقيقة ف الأصابع والت تختلف بين إنسان

وإنسان اختلاف الوجوه والأصوات واللهجات، مما يجعل الإنسان ف نهاية المطاف شخصية مستقلة تتولّد عند اجتماعها



واختلاطها بغيرها ألوانٌ من الاختلاف يستحيل القضاء عليها قَضاء تاماً، والمطلوب انْ يتجاوز بنو البشر ‐ ولو ف المحيط

الجغراف الواحد عل الأقل ‐ هذه الاختلافات حت يتحقق المقصد من الحياة، وهو العمارة والعبادة. ومن عجيب ما

الانتقال عن البلد الذي هو فيه إل نن ممكانت فيه منفعة متعدية لا ي ننَّ ماستنبطه العلماء من الوصفين المشار إليهما: ا

غيره بغير ضرورة راجحة. وقد صدقوا، فَهوء للناس كالجبال الرواس للأرض.

اللهم إنّا نسألك إيماناً ف حسن خُلُق، وصَحاً يتْبعه فلاح.. آمين.

 

موقع الشبة الإسلامية

المصادر:


