
مقدمة:

لما كان الاختلاف قضية لا بد من حدوثها وكان الحوار سبيلا للإقناع و إقامة الحجة، كان لا بد لهذا الحوار الذي سيقابل

المسلم ف بيته مع زوجه و أبنائه، وف خارجه مع إخوانه و زملائه، أو من يقابله من مسلم مؤمن باله أو كافر جاحد

للإسلام، كان لا بد لهذا الحوار من آداب ، وقد جاء ف التاب و السنة من ذلك شء عظيم الفائدة كثير العائدة، وبين لنا

النب صل اله عليه وسلم ذلك بأمثلة واقعية حصلت معه لتون لنا مدرسة عملية.

عناصر الخطبة:

1-    حواره مع المسلم.

2-    حواره مع المشرك.

3-    حواره مع المنافق.

4-    حواره مع الجاهل.

5-    الحرص عل استقطاب المخالف وهدايته.

1- حواره مع المسلم

ف غزوة حنين رأى النب صل اله عليه وسلم أن يتألف البعض بالغنائم تأليفاً لقلوبهم، وذلك لحداثة عهدهم بالإسلام،

فأجزل العطاء لزعماء قريش وغطفان وتميم، إذ كانت عطية الواحد منهم مائة من الإبل، وقد تأثر بعض الأنصار بحم

ه عليه وسلم هذا الاعتراض وعمل علال صل النب ذلك، فراع الطبيعة البشرية، وظهر بينهم نوع من الاعتراض عل

إزالته بحوار رقيق، يتسم بالحمة والرفق، والود والحب .

عن أب سعيد الخدري رض اله عنه قال: (لما أعط رسول اله صل اله عليه وسلم ما أعط من تلك العطايا ف قريش

وقبائل العرب، ولم ين ف الأنصار منها شء، وجد –غضب ‐ هذا الح من الأنصار ف أنفسهم حت كثرت فيهم القالة،

حت قال قائلهم : لق رسول اله ـصل اله عليه وسلم ـقومه، فدخل عليه سعد بن عبادة فقال : يا رسول اله إن هذا الح قد

وجدوا عليك ف أنفسهم لما صنعت ف هذا الفء الذي أصبت، قسمت ف قومك وأعطيت عطايا عظاما ف قبائل العرب،

ولم ين ف هذا الح من الأنصار شء، قال: فأين أنت من ذلك يا سعد؟، قال: يا رسول اله، ما أنا إلا امرؤ من قوم، وما

أنا من ذلك، قال : فاجمع ل قومك ف هذه الحظيرة، قال : فخرج سعد فجمع الناس ف تلك الحظيرة، قال : فجاء رجال من

المهاجرين فتركهم، فدخلوا وجاء آخرون فردهم، فلما اجتمعوا أتاه سعد، فقال : قد اجتمع لك هذا الح من الأنصار، قال :

فأتاهم رسول اله صل اله عليه وسلم فحمد اله وأثن عليه بالذي هو له أهل، ثم قال : يا معشر الأنصار ما قالة بلغتن عنم

جمال الحوار النبوي مع المخالف ‐6- (سلسلة النب القدوة)
الاتب : رابطة خطباء الشام

التاريخ : 17 مايو 2015 م

المشاهدات : 4526



وجِدَةٌ وجدتموها ف أنفسم، ألم تونوا ضَّلا فهداكم اله، وعالة  ‐فقراء‐فأغناكم اله، وأعداء فألف اله بين قلوبم؟،

قالوا: بل اله ورسوله أمن وأفضل، قال: ألا تجيبونن يا معشر الأنصار؟، قالوا: وبماذا نجيبك يا رسول اله، وله ولرسوله

المن والفضل، قال: أما واله لو شئتم لقلتم فَلَصدَقْتُم وصدِّقْتُم، أتيتنا مذَّبا فصدقناك، ومخذولا فنصرناك، وطريدا

م إلمن الدنيا تألفت بها قوما ليسلموا، ووكلت ةاعلُع م يا معشر الأنصار فأنفس فآويناك، وعائلا فآسيناك، أوجدتم ف

إسلامم، ألا ترضون يا معشر الأنصار أن يذهب الناس بالشاة والبعير وترجعون برسول اله ف رحالم؟، فوالذي نفس

محمد بيده لولا الهجرة لنت امرا من الأنصار، ولو سلك الناس شعباً، وسلت الأنصار شعباً لسلت شعب الأنصار، اللهم

ارحم الأنصار، وأبناء الأنصار، وأبناء أبناء الأنصار، قال: فب القوم حت أخضلوا لحاهم، وقالوا: رضينا برسول اله قسماً

وحظاً، ثم انصرف رسول اله ـصل اله عليه وسلم وتفرقوا) (رواه البخاري ومسلم ،رواه أحمد:255)

لقد وجد الأنصار ف أنفسهم كما يجد أي إنسان من أنهم هم الذين قاتلوا وجاهدوا ثم بعد ذلك تُصرف الأموال إل غيرهم، بل

إل رؤساء أعدائهم، لذلك قالوا ف رواية أخرى للحديث: (يعط قريشاً وسيوفنا لا زالت تقطر من دمائهم) ف ظاهر الأمر

يحق لهم أن يعتبوا، ولن نظر النب صل اله عليه وسلم أوسع من نظرهم، والمصلحة الت رآها رسول اله صل اله عليه

إيمانهم، فجمع النب  إعطاء المؤلفة قلوبهم كانت أكبر من إعطاء الأنصار تلك اللعاعة من الدنيا ولذلك وكلهم إل وسلم ف

صل اله عليه وسلم الأنصار وحدهم واتبع معهم أسلوبا تربوياً حيما رقيقاً خاطب فيه عقولهم وعواطفهم، فانت النتيجة

أن انقادوا طائعين راضين بقسمة اله تعال ورسوله صل اله عليه وسلم .

قال ابن القيم ينوه بما ف هذا الحوار النبوي من النفع: " ولما شرح لهم صل اله عليه وسلم ما خف عليهم من الحمة فيما

صنع رجعوا مذعنين، ورأوا أن الغنيمة العظم ما حصل لهم من عودِ رسول اله صل اله عليه وسلم إل بلادهم " .

2- حواره مع المشرك:

انظر إل هذا الحوار الراق بين رسول اله صل اله عليه وسلم وبين عتبة بن ربيعة من سادة قريش..

يقول عتبة بن ربيعة وهو يساوم رسول اله صل اله عليه وسلم عل ترك الإسلام: «يا ابن أخ، إنك منَّا حيث قد علمت من

السطة ف العشيرة، والمان ف النسب، وإنك أتيت قومك بأمر عظيم فرقت به جماعتهم، وسفَّهت به أحلامهم، وعبت به

آلهتهم ودينهم، وكفَّرت به من مض من آبائهم، فاسمع من أعرض عليك أمورا تنظر فيها لعلك تقبل منها بعضها». فقال له

رسول اله النب صل اله عليه وسلم: «قُل يا ابا الْوليدِ اسمع». قال: «يا ابن أخ، إن كنت إنما تريد بما جئت به من هذا

الأمر مالا جمعنا لك من أموالنا حت تون أكثرنا مالا، وإن كنت تريد به شرفًا سودناك علينا حت لا نقطع أمرا دونك، وإنْ

كنت تريد به ملا ملَّناك علينا، وإنْ كان هذا الذي يأتيك رِئيا تراه لا تستطيع رده عن نفسك طلبنا لك الطب وبذلنا فيه

أموالنا حت نُبرِئك منه؛ فإنَّه ربما غلب التابع عل الرجل حت يدَاوى منه

يدِ؟» قال: نعم. قال النبلا الْوبا اي غْتقَدْ فَره عليه وسلم يستمع منه قال:  اال صل ه النبإذا فرغ عتبة، ورسول ال حت

صل اله عليه وسلم: فَاسمع منّ، قال: أفعل.

فقرأ النب صل اله عليه وسلم:  (بِسم اله الرحمن الرحيم *حم * تَنْزِيل من الرحمن الرحيم * كتَاب فُصلَت آياتُه قُرآنًا

قْرنَا وآذَان فو هلَيونَا اا تَدْعمم نَّةكا نَا فقَالُوا قُلُوبونَ *وعمسي  مفَه مهثَركا ضرعا فَانَذِيرا ويرشونَ * بلَمعي مقَوا لبِيرع

ومن بيننَا وبينكَ حجاب فَاعمل انَّنَا عاملُونَ)( فصلت 5-1)

ثم مض رسول اله صل اله عليه وسلم فيها يقرؤها عليه، فلما سمعها منه عتبة أنصت لها، وألق يديه خلف ظهره معتمدًا

عليهما يسمع منه، ثم انته رسول اله صل اله عليه وسلم إل السجدة منها، فسجد ثم قال: قَدْ سمعت يا ابا الْوليدِ ما

سمعت فَانْت وذَاكَ.



فقام عتبة إل أصحابه، فقال بعضهم لبعض: نحلف باله لقد جاءكم أبو الوليد بغير الوجه الذي ذهب به. فلما جلس إليهم

قالوا: ما وراءك يا أبا الوليد؟ قال: ورائ أن قد سمعت قولا واله ما سمعت مثله قط، واله ما هو بالشّعر ولا بالسحر ولا

بالهانة. يا معشر قريش، أطيعون، واجعلوها ب، وخَلُّوا بين هذا الرجل وبين ما هو فيه، فاعتزلوه، فواله ليونَن لقوله الذي

سمعت منه نبا عظيم، فإن تُصبه العرب فقد كفيتُموه بِغَيرِكم، وإن يظهر عل العرب فملْه ملْم، وعزه عزكم، وكنتم أسعدَ

الناس به. قالوا: سحرك واله يا أبا الوليد بلسانه!! قال: هذا رأي فيه، فاصنعوا ما بدا لم) .

ه صلهة لرسول الم الموجالرغم أن عتبة بن ربيعة كان قد قدَّم كلامه بمجموعة من التُّه غاية الأهمية؛ فعل هذا الحوار ف

اله عليه وسلم إلا أن رسول اله  ظل عل هدوء أعصابه ولم ينفعل، إنما واصل الاستماع ف أدبٍ واحترام، مع أن عتبة

عرض عل النب صل اله عليه وسلم التنازل عن دعوته مقابل ما يعرضه عليه من مغريات الدنيا، فقَبِل النب صل اله

عليه وسلم أن يستمع إليه، بل قال له: قُل يا ابا الْوليدِ اسمع.. فهو ينّيه بِنْيته، أي يناديه بأحب الأسماء إليه ويلاطفه ويرقّق

قلبه، ولما عرض عتبة بن ربيعة الأمور الت جاء بها لم يقاطعه النب النب صل اله عليه وسلم مع سفاهة العروض

وتفاهتها، بل إنه صبر حت النهاية، وقال ف أدبٍ رفيع: اقَدْ فَرغْت يا ابا الْوليدِ؟ قال: نعم. قال النب صل اله عليه وسلم:

.ّنم عمفَاس»

لقد أعط النب صل اله عليه وسلم الفرصة كاملة لعتبة ل يتلم ويعرض وجهة نظره، وبعد انتهائه تماما بدأ رسول اله

ا فالتحاور مع الآخرين، وإن كانوا مخالفين تمام لام؛ ليضرب لنا بذلك أروع الأمثلة فال ه عليه وسلم فال صل النب

العقيدة والدين.

ماذا لو لم يسمح رسول اله لعتبة بأن يتم كلامه وقال له أنا عل حق وأنت عل باطل، أو قال له بل أنت استمع من ومثل لا

يستمع لمثلك، أو رفض أن يجلس معه ويحاوره؟! أكان عتبة سيخرج بمثل ما خرج به، أكان سيستمع للام النب صل اله

عليه وسلم؟ أكان سيخرج مادحاً لدين النب صل اله عليه وسلم؟

فصل اله عل الرحمة المهداة، نب الحمة والحلم والأناة.

3- حواره مع المنافق:

لقد لق النب عليه الصلاة والسلام من المنافقين ما تشيب منه النواص من المواقف الدنيئة، والأفعال الساقطة.

ومع ذلك فقد كان عليه الصلاة والسلام يعاملهم بما يشبه معاملة المهتدين من المسلمين من الرحمة والرفق، ومعاملة

الإساءة بالعفو أو الإحسان.

وكان يحاورهم بألطف المحاورة، ويحملهم عل ظواهرهم، دون بحث عما تنه سرائرهم، وتنطوي عليهم دخائل نفوسهم.

ويشهد لذلك حوادث كثيرة، ولعل أجلاها ما كان من أمره مع رأس المنافقين عبداله بن اب بن سلول، وإليك طرفاً من ذلك.

جاء ف البخاري عن أسامة بن زيد، أن نب اله صل اله عليه وسلم (ركب عل حمار عل قطيفة فدكية، وأردف أسامة بن

زيد وراءه يعود سعد بن عبادة ف بن الحارث من الخزرج قبل وقعة بدر، حت مر بمجلسٍ فيه عبد اله بن أب قبل أن يسلم

المجلس أخلاط من المسلمين والمشركين عبدة الأوثان واليهود، وف أي: يتظاهر بالإسلام_ فإذا ف_ ه ابن أبعبد ال

المجلس عبد اله بن رواحة، فلما غَشيتِ المجلس عجاجةُ الدابة خَمر عبدُاله بن أب أنفه بردائه، ثم قال: لا تغبروا علينا،

فسلم رسول اله  عليهم ثم وقف فنزل فدعاهم إل اله وقرأ عليهم القرآن، فقال عبد اله ابن أب بن سلول: أيها المرء! إنه لا

أحسن مما تقول، إن كان حقاً فلا تؤذنا به ف مجلسنا، ارجع إل رحلك فمن جاءك فاقصص عليه، فقال: عبداله بن رواحة:

بل يا رسول اله فاغشنا به ف مجالسنا فإنا نحب ذلك، فاستب المسلمون والمشركون واليهود حت كادوا يتثاورون، فلم

يزل النب " يخَفّضهم حت سنوا، ثم ركب النب دابته، حت دخل عل سعد بن عبادة، فقال له النب: يا سعد ألم تسمع ما



قال أبو حباب _يريد عبد اله بن أب_ قال: كذا وكذا

قال سعد بن عبادة: يا رسول اله اعف عنه واصفح فوالذي أنزل عليك التاب لقد جاء اله بالحق الذي أنزل عليك وقد

اصطلح أهل هذه البحيرة ‐ البلدة وه يثرب ‐الت صارت المدينة وطيبة عل أن يتوِجوه فَيعصبوه بالعصابة _أي: يتوجوا

وفاته الملك للإسلام الذي جاء؛ فلما أب ،به ابن اعبد ال ه ذلك، فاتت الفرصة علال اً عليهم_ فلما أبمل ه بن أبعبدال

اله ذلك بالحق الذي أعطاك اله شَرِق بذلك _أي: غص به وكرهه_ فذلك فعل به ما رأيت، فعفا عنه رسول اله)( البخاري:

(4566

فهذا الحديث من أعظم ما يون من أمثلة التعامل مع المخالف.

ولو أراد باحث أن يستقص ما فيه مما يتعلق بالحوار لطال به المقام؛ فانظر كيف استُقْبِل عليه الصلاة والسلام بذلك

الاستقبال الفاتر الذي لا يليق بأحط الناس فيف بخير الناس، حيث غط ابن أب أنفه بردائه إشارة إل الراهية.

ولم يتف بذلك، بل قال:( لا تغبروا علينا) فاجتمع ف الإساءة إشارةُ اليد، وإطلاق اللسان.

ولم ينل ذلك الموقف نيله من النب عليه الصلاة والسلام بل سلَّم عليهم؛ فلم يقابل إساءتهم إلا بالإحسان، ثم وقف وتواضع

فنزل عن دابته ودعاهم إل اله وقرأ عليهم القرآن، ثم أعط الفرصة لمحاوريه، فتقدمهم عبداله بن أب، فقال بل صفاقة

وشك: (أيها المرء، إنه لا أحسن مما تقول، إن كان حقاً فلا تؤذنا به ف مجلسنا، ارجع إل رحلك فمن جاءك فاقصص عليه)

فقد نادى النب صل اله عليه وسلم" بنداء المنْر له ولنبوته فقال: (أيها المرء)

ولم يقل: يا نب اله أو يا أبا القاسم أو يا محمد.

وبعد أن استَب المجلس، وكادوا يتقاتلون صار عليه الصلاة والسلام يخفضهم بلهجته الهادئة الرحيمة حت سنوا، وزالت

عنهم سورة الغضب.

ثم لما لم يجد للحوار قيمة بعد ذلك ركب دابته، وانصرف.

وهل وقف الأمر عند هذا ؟ لا، بل إنه لما دخل عل سعد بن عبادة قال عليه الصلاة والسلام: يا سعد ! ألم تسمع ما قال أبو

حباب _ يريد عبداله بن أب _ قال: كذا وكذا.

فتأمل هذا الأدب الرفيع، وهذه النفس البيرة، وذلك القلب المفعم بالحب والعدل والإحسان، لم يقل: ألم تسمع ما قال ذلك

الأشق، أو الألد، أو غيرها من الألفاظ الت تليق بعبداله بن أب، بل لم يسمه باسمه المجرد، ولم يقل: ابن أب، وف ذلك عدل

وإقساط.

وإنما ارتق؛ ليفصح عما هو أعظم من ذلك، وليبين مدى تسامحه، ورقته، ورأفته، وسلامة صدره، وترفعه؛ فَنَّاه بنيته

وقال: أبو حباب.

والتنية المحببة إل الإنسان ه مما يسره؛ ولا يقولها من ف نفسه غضب أو غضاضة، ومع ذلك كناه بنيته المحببة إليه،

مع أن ابن أب ناداه بـ:( يا أيها المرء)

ثم تأمل ما كان من ذلك السيد الألمع الصحاب الجليل سعد بن عبادة؛ حيث لمح تأثر النب" وأدرك سعةَ نفسه، وكبر قلبِه

.العفو منه؛ فطابت نفسه عليه الصلاة والسلام وعفا عن ابن أب فأراد تسليته وطلب ،نيته ابن أببت

وهل صار لذلك الحوار، وتلك الإساءة من ابن أب أثر ف نفس النب" وهل قطع إحسانه عنه؟ أو جعلها ذريعة للوقيعة فيه؟.

قصة الإفك _ فهو الذي تول بيته كما ف أيما أذية؛ حيث آذاه ف عن مخازيه؟ لا؛ فهو الذي آذى النب وهل توقف ابن أب

كبره، وأشاع قالة السوء عن عائشة رض اله عنها.

وهو الذي رجع بمن تبعه من الطريق يوم أحد، فخذل النب صل اله عليه وسلم ف أحرج أوقاته،

وهو الذي قال : ( لَئن رجعنَا الَ الْمدِينَة لَيخْرِجن الاعز منْها الاذَل)(المنافقون: 8)



وهو صاحب المواقف المشهورة بالخزي والشنار.

هذا الرجل الذي كان من شأنه ما كان لما مات طلب ابنُه من النب قميصه؛ ليفنه فيه تطهيراً له؛ فأعطاه قميصه كفناً

لزعيم المنافقين !

أرأيت أكرم من هذا الصنيع؟ وهل وقف الأمر عند هذا الحد؟

فهذه بعض مواقفه مع زعيم المنافقين، فما ظنك بمن دونه؟

ولا ريب أن لتلك الحوارات والمواقف أثرها البالغ عل الموافق والمخالف، فالموافق يأخذ العبرة فيصبر عل جفاء المسء،

وينتظر حسن العاقبة.

والمخالف يقْصر عن التمادي، ويراجع نفسه، وربما رجع عن غيه؛ لأن النار إنما تُذك بالعودين.

والمتأمل للسيرة النبوية يلحظ أن النب صل اله عليه وسلم لم ين ليستعدي أحداً من الناس كائناً من كان، بل كان يخطب

الود ف كافة حواره، وف أي فرصة تسنح له.

4- حواره مع الجاهل:

ف ولبي فَقَام ِابرعا اءذْ جا .لَّمسو هلَيع هال َّلص هولِ السر عجِدِ مسالْم ف نا نَحنَميب) :ه عنه قَالال عن أنس رض

وهرِمتُز » :لَّمسو هلَيع هال َّلص هال ولسر قَال :قَال ،هم هم :لَّمسو هلَيع هال َّلص هولِ السر ابحصا جِدِ، فَقَالسالْم

دعوه» فَتَركوه حتَّ بال، ثُم انَّ رسول اله صلَّ اله علَيه وسلَّم دعاه فَقَال لَه: «انَّ هذِه الْمساجِدَ  تَصلُح لشَء من هذَا

رمفَا :قَال لَّمسو هلَيع هال َّلص هال ولسر ا قَالمك وآنِ» االْقُر ةاءرقو ةَالصو ،لجو زع هرِ الذِكل ا هنَّمالْقَذَرِ ا لِ، ووالْب

رجً من الْقَوم فَجاء بِدَلْوٍ من ماء فَشَنَّه علَيه )(رواه مسلم/285)

قال ابن حجر: " وفيه الرفق بالجاهل، وتعليمه ما يلزمه من غير تعنيف إذا لم ين ذلك منه عناداً" .

وقال النووي: " وفيه الرفق بالجاهل، وتعليمه ما يلزمه من غير تعنيفٍ ولا إيذاء، إذا لم يأتِ بالمخالفة استخفافاً أو عناداً ،

وفيه دفع أعظم الضررين باحتمال أخفهما " .

فانظر كيف حاور هذا الأعراب حواراً عقلياً رقيقاً حت عقل عنه واستسلم لحم الشرع وأذعن، ولو قوبل بقسوة فلربما آذى

بأكثر  من ذلك ولباء بإثم مخالفته للشرع وعدم استسلامه له، فصل اله عل معلم البشرية ومن هو بالمؤمنين رؤوف رحيم.

5- الحرص عل استقطاب المخالف وهدايته:

إن المسلم يقصد من حواره مع المخالف أن يجذبه للحق الذي يحمله ويدين به، وأن يستخرجه من ظلمات الجهل أو الفر،

وهذا لن يتحقق إلا بالرحمة بالمخالف والرفق واللين معه حت يؤت الحوار ثماره، ولا أعظم من رسول اله صل اله عليه

وسلم معلماً لورثته من العلماء والدعاة وطلاب العلم آداب الحوار، ومنها:

أ‐    احترام شخص المحاور مع بيان خطأه بأدب:

لقد علَّمنا الرسول صل اله عليه وسلم الطريقة المثل ف التعامل مع غير المسلمين، فدلَّنا عل أنه لا يف أن تعترف

بوجود الآخرين، ولن عليك أيضا أن تحترمهم.. ولم ين هذا الأمر اجتهادا منه صل اله عليه وسلم  دون وح ربان أو

شأن التعامل مع المخالفين لنا ف ريم فالقرآن ال ه عز وجل فكلام ال ا لما جاء فبل كان موافقًا تمام ،أمر إله

العقيدة والدين.

ونَّا ااو هال ضِ قُلرااتِ واومالس نم مُزُقري نم كتابه يعلمنا طريقة التحاور مع غير المسلمين: (قُل ه عز وجل فيقول ال

اياكم لَعلَ هدًى او ف ضَلٍ مبِين * قُل  تُسالُونَ عما اجرمنَا و نُسال عما تَعملُونَ * قُل يجمع بينَنَا ربنَا ثُم يفْتَح بينَنَا



بِالْحق وهو الْفَتَّاح الْعليم )(سبأ: 26-24)

إن رسول اله النب صل اله عليه وسلم يعلم عل وجه اليقين أنه عل الحق والهدى، ومع ذلك أمره اله ف تحاوره مع

(بِينلٍ مَض ف ودًى اه َللَع ماكيا ونَّا ااو) :المشركين أن يقول لهم

إنها الأرضية المشتركة الت نقف عليها، أحدنا عل حق والآخر عل باطل، فلنتناقش ولنتحاور حت نصل إل الحقيقة

الغائبة..

 فيقول لهم: (قُل أدب جم ه أن يخاطبهم فّمه الالأخلاق. ثم يعل ِسمو وغاية الأدب، ومنته ،إنها طريقة الحوار المثل

تُسالُونَ عما اجرمنَا و نُسال عما تَعملُون)

إنه ينسب لفظ «الجرم» إل نفسه، وهو عادة يأت ف الأخطاء والزلات، وينسب لفظ «العمل» لهم وهو يحتمل الصلاح أو

الفساد.

ثم إنه يسلّم الأمر كله له، فيقول: إن اله سيجمع بيننا جميعا يوم القيامة، ويحم بيننا بالحق الذي يراه، فنعرف ساعتها من

الذي أصاب ومن الذي أخطأ.

إنها أرق وسيلة ممنة من وسائل التحاور، لا تحمل أي صورة من صور العصبية والتَّزمت، إنما فيها كل الأدب، وكل

التقدير للطرف الآخر.

ه بِالَّت تَابِ اْال لهادِلُوا اتُج و) :تاب، قال تعالا طريقة الحوار مع أهل الالقرآن محدِّد ما جاء ف ومثل هذا يقال عل

احسن ا الَّذِين ظَلَموا منْهم وقُولُوا آمنَّا بِالَّذِي انْزِل الَينَا وانْزِل الَيم والَهنَا والَهم واحدٌ ونَحن لَه مسلمونَ)(العنبوت:46)

إنه لا يطلب منا أن نتحاور مع أهل التاب بأسلوبٍ حسن فقط، بل يطلب منَّا دائما أن نبحث عن الأسلوب الأحسن

والأفضل والأجمل.

ننَحدٌ واحو ملَهانَا ولَهاو ملَيا نْزِلانَا ولَيا نْزِلنَّا بِالَّذِي اقُولُوا آمتقريب العقول وترقيق القلوب، حين يقول: (و ثم انظر إل

لَه مسلمونَ).

إنه لا ينظر فقط إل نقاط الخلاف، وإنما يبدأ أولا ف نقاط الاتفاق وينطلق منها.

وعل هذا النسق راجِع الآيات القرآنية لتستمتع بالنوز الأخلاقية.. يقول تعال: (قُل يا اهل الْتَابِ تَعالَوا الَ كلمة سواء بينَنَا

وبينَم ا نَعبدَ ا اله و نُشْرِكَ بِه شَيىا و يتَّخذَ بعضنَا بعضا اربابا من دونِ اله فَانْ تَولَّوا فَقُولُوا اشْهدُوا بِانَّا مسلمونَ)

(آل عمران: 64)

قالْح ملَه نيا تَبدِ معب نم هِمنْفُسنْدِ اع ندًا مسا حفَّارك مانيمدِ اعب نم مَوندري تَابِ لَوْال لها نم يرثك دو) :ويقول تعال

فَاعفُوا واصفَحوا حتَّ يات اله بِامرِه انَّ اله علَ كل شَء قَدِير)( البقرة: 109).

ب ‐  الإنصات للمحاور:

ومن جمال الحوار أن رسول اله النب صل اله عليه وسلم كان يستمع إل مخالفيه وينصت، حت لو كانت عروضهم غير

مقبولة عقلا أو شرعا، فان يعطيهم فرصة اللام والتعبير عن الرأي؛ لتتاح له بعد ذلك فرصة اللام وشرح ما يدعو إليه،

ومن ذلك قوله لعتبة: (قل يا أبا الوليد أسمع)، وقوله له كذلك: (أفرغت يا أبا الوليد).

جـ ‐    إنزال المحاور منزلته:

جاء ف الصحيحين أن النب صل اله عليه وسلم كتب إل هرقل ملك الروم كتاباً دعاه فيه إل الإسلام، وفيه: (بسم اله

الرحمن الرحيم من محمد بن عبد اله إل هرقل عظيم الروم، سلام عل من اتبع الهدى، أما بعد: فإن أدعوك بدعاية

الإسلام، أسلم تسلم يؤتك اله أجرك مرتين، فإن توليت فإن عليك إثم الارِيسيِين ‐الفلاحين والأتباع‐  و(يا اهل الْتابِ



تَعالَوا ال كلمة سواء بينَنا وبينَم ا نَعبدَ ا اله ولا نُشْرِكَ بِه شَيئاً ولا يتَّخذَ بعضنا بعضاً ارباباً من دونِ اله فَانْ تَولَّوا

فَقُولُوا: اشْهدُوا بِانَّا مسلمونَ )(آل عمران 64،رواه البخاري/7 ، ومسلم/1773)

فمن آداب الحوار النبوي مع الآخرين الاستماع والمناقشة، وإنزال الناس منازلهم فقد قال ـ صل اله عليه وسلم ـ لعتْبة

(أفرغت يا أبا الوليد)، وقال لهرقل ملك الروم النصران (من محمد بن عبد اله إل هرقل عظيم الروم ) وذلك الأدب النبوي

ه صله عنها قالت: (أمرنا رسول الال ه عليه وسلم الذي رواه مسلم عن عائشة رضال صل الحوار أصله قول النب ف

اله عليه وسلم أن ننزل الناس منازلهم)

ومن شواهد ذلك ما جاء ف حديث وفد عبدالقيس لما وفدوا عل النب صل اله عليه وسلم ، فقد جاء ف صحيح البخاري

عن ابن عباس رض اله عنهما قال: (إن وفد عبدالقيس لما أتوا النب صل اله عليه وسلم قال: من القوم، أو من الوفد؟

قالوا: ربيعة، قال: مرحباً بالقوم غير خزايا ولا ندام)( البخاري/7266)

وكان سبب استفساره هو الرغبة ف التعرف عليهم؛ لينزلهم منازلهم، ويتحدث معهم مراعياً أحوالهم.

قال ابن أب جمرة تعليقاً عل الحديث: فيه دليل استحباب سؤال القاصد عن نفسه؛ ليعرف؛ فينْزل منزلته.

د ‐ النظر ف شبهات المحاورين، والإجابة عنها:

فف ذلك إرضاء لهم، وتطييب لنفوسهم. ومن الأمثلة عل ذلك ما جاء ف الصحيحين عن سهل بن حنيف أنه قام يوم صفين،

لقاتلنا، وذلك ف ه عليه وسلم يوم الحديبية ولو نرى قتالاال ه صلم لقد كنا مع رسول الفقال: (أيها الناس اتهموا أنفس

الصلح الذي كان بين رسول اله صل اله عليه وسلم وبين المشركين، فجاء عمر فأت رسول اله صل اله عليه وسلم

الجنة، وقتلاهم ف قال: أليس قتلانا ف ،باطل؟ قال: بل حق، وهم عل ه عليه وسلم ألسنا علال ه صلفقال: يا رسول ال

النار؟ قال: بل، قال: ففيم نعط الدنية ف ديننا، ونرجع ولما يحم اله بيننا وبينهم؟ فقال: يا ابن الخطاب، إن رسول اله،

ولن يضيعن اله أبداً).

قال: فانطلق عمر ولم يصبر متغيظاً حت أت أبا بر فقال: يا أبا بر ألسنا عل حق وهم عل باطل؟ فقال: بل، قال: أليس

قتلانا ف الجنة وقتلاهم ف النار؟ قال: بل، قال: فعلام نعط الدنية ف ديننا، ونرجع ولما يحم اله بيننا وبينهم؟

فقال: يا ابن الخطاب إنه رسول اله، ولن يضيعه اله أبداً، قال: فنزل القرآن عل محمد بالفتح، فأرسل إل عمر فأقرأه إياه،

قال: يا رسول اله او فَتْح هو؟ قال: نعم، فطابت نفسه، ورجع ).( البخاري/3182، ومسلم/1785).

هـ ‐ العدل والإنصاف:

قال تعال: (و يجرِمنَّم شَنَآنُ قَوم علَ ا تَعدِلُوا اعدِلُوا هو اقْرب للتَّقْوى) (المائدة: 8)

فالمسلم يقبل الحق من حيث أت، وحت لو كان من مخافه، وينبغ أن لا يحمله خلافه مع محاوره عل أن يرفض ما معه

من الحق، وإذا كان المسلم عل هذا الخلق فسرعان ما تطيب نفس المخالف له وتذعن للحق لأنه سيشعر بعظمة هذا الدين

وتقديره واحترامه للمقابل.

المصادر:


