
عنــدما نطــرح موضــوع الشــورى لا نقصــد الالتــزام بهــذا الاســم أو هــذا المصــطلح لمجــرد الخصوصــية مقابــل مصــطلح

الديمقراطية، أو للتميز والمخالفة، كما أننا لا نراه شيئاً مثالياَ أو خيالياً، لا يملك آلية للوصول إل الهدف المنشود.

نتحدث عن الشورى كعملية سياسية لإدارة الحم تختلف عن الديمقراطية بشتّ أشالها ف الغرب أو الشرق، وعندما

أظهرنا بعض عيوب ونقائص الديمقراطية فلأننا نريد أن نعيد لمصطلح الشورى مضامينه الحقيقية كما جاءت ف القرآن

ون بديلاتطويرها لت ه عليه وسلم والخلفاء الراشدون من بعده. نعيدها ونجتهد فال قها الرسول صلريم، وكما طبال

صحيحاً ه أقرب للصواب ولحسن الاختيار ك نصل إل أفضل المؤهلين فرياً وعلمياً وخبرةً، ولا نقلّد غيرنا.

ونستورد شيئاً قد نبت ف أرض غير أرضنا وطبق عل شعوب غير شعوبنا وف ظروف غير ظروفنا والأسئلة الت يطرحها

البعض عندما ننقد الديمقراطية: ما هو البديل؟ هل البديل جاهز؟

ونقول لهؤلاء: لماذا لا نفر ف البديل من البداية؟ لماذا لا نجتمع ونتحاور ونجتهد مع أهل العلم والذكر الخبراء ف السياسة

والسياسة الشرعية ومقاصد الشريعة، بعض الأمم غير الإسلامية الذين رفضوا الديمقراطية الغربية، أوجدوا بديلا، قد يون

ناجحاً وقد يون غير ذلك؛ ولنّهم فروا ف البديل المناسب لهم، أليس من الأول والأحرى أن يقوم المسلمون بإيجاد

النظام المناسب لهم؟

عندما نتحدّث عن الشورى فإننا نتحدّث عن مبدأ تجري فيه المناقشات والحوار وتبادل الرأي تحت مظلّة القيم الإسلامية،

وتتحرى فيه الآراء القرب من العدل والحق الذي تفرضه الشريعة.

نتحدث عن الشورى ف مجتمع اسلام يمارس واجب الأمر بالمعروف والنه عن المنر بشروط وآداب معروفة، وهو

واجب فرضه القرآن عل جميع المسلمين وجعلهم مسؤولين فرادى وجماعات عن مرقبة وحراسة الأمن العام للأمة، وهو

الشورى
الاتب : محمد العبدة

التاريخ : 7 يوليو 2015 م

المشاهدات : 8970



التشريع والدعوة والمجالس من أصغر خلية إل التربية والتعليم والثقافة والإعلام، وف واجب له مجالات واسعة ف

(مجلس الشورى) إنه سلوك خلق شامل، وإنه من خصائص الأمة الإسلامية (كنتُم خَير امة اخْرِجت للنَّاسِ تَامرونَ

بِالْمعروفِ وتَنْهونَ عن الْمنرِ وتُومنُونَ بِاله) هذا الواجب هو مصدر صريح للشورى وهو يطّهر المجتمع من آفتين:

الاستبداد من جهة، واستعباد الآخرين من جهة أخرى، فالقضية ليست ف شليات (الدستور) أو (المواد الدستورية)

القضية ه ف نفسية الفرد وثقافته وعقيدته، فعندما يفقد الفرد شعوره بقيمته كإنسان ينته كل شء.

وضع الإسلام حاجزين لمنع تدهور الإنسان، وحت لا تظهر آفّة الاستبداد حث القرآن المسلمين بأن لا يقبلوا بالذل والهوان

هال ضرا نَت لَمضِ ۚ قَالُوا ارا ف ينفعتَضسنَّا مقَالُوا ك ۖ نتُمك يمقَالُوا ف هِمنفُسا مةُ ظَالئَالْم مفَّاهتَو نَّ الَّذِينا)

واسعةً فَتُهاجِروا فيها ۚ فَاولَٰئكَ ماواهم جهنَّم ۖ وساءت مصيرا (97)  النساء 96 .

وحت لا تظهر آفة استعباد الآخرين قال تعال (تلْكَ الدَّار اخرةُ نَجعلُها للَّذِين  يرِيدُونَ علُوا ف ارضِ و فَسادا ۚ والْعاقبةُ

للْمتَّقين) القصص 83

قد تمنح الديمقراطية العلمانية الحقوق للإنسان، وتمنحه الضمانات الاجتماعية، ولنها تتركه عرضة لأمرين: إما أن يون

ضحية مؤامرات لمنافع خاصة، أو لا مانع عنده من ممارسة الديتاتورية عل الآخرين، أي استعباد الشعوب الأخرى.

نتحدث عن الشورى ف مجتمع إسلام يقرأ القرآن ويرى ما فيه من تشنيع عل صنف من الناس يخضعون لتأثير(الملأ)

نتُما وا لَوربَتاس لَّذِينفُوا لعتُضاس الَّذِين قُولغير هدى. وذكر القرآن ضعف هؤلاء التابعين أمام المتبوعين (ي ويتبعونهم عل

لَنَّا مومنين ،قَال الَّذِين استَبروا للَّذِين استُضعفُوا انَحن صدَدنَاكم عن الْهدَىٰ بعدَ اذْ جاءكم ۖ بل كنتُم مجرِمين) سبأ 30 ــ

31

(وقَال الَّذِين استُضعفُوا للَّذِين استَبروا بل مر اللَّيل والنَّهارِ اذْ تَامرونَنَا ان نَّفُر بِاله ونَجعل لَه اندَادا) سبأ 32

ماذا نقول عن هذا الاستهواء وعن صنوف هذا التأثير بعيدة الخطر ف الحياة العامة وف العصر الحديث يقوم الإعلام بهذا

الدور حين يتحم بالرأي العام ويسلب الناس تفيرهم إضافة إل الزعماء الدجالين، ويظن الفرد أحياناً أنه مستقل حر،

ولن الإعلام يون قد أثر عليه.

إنها الشورى الت تتعمق داخل المجتمع الأسلام، وليست مجلساً سياسياً فقط، وإن كان المجلس هو قمتها قال رسول اله

صل اله عليه وسلم: “كلم راع، وكل راع مسؤول عن رعيته ” فف هذا الحديث الشريف تتوزع المسؤولية عل الجميع من

الأدن إل الأعل، كل فرد، وكل أسرة وكل مجموعة أو تجمع.

عهد الخلفاء الراشدين وه ه عليه وسلم ثم فال حياة الرسول صل ف بدأت بالتطبيق العمل نتحدث عن الشورى الت

سوابق دستورية لم يشهدها التاريخ، وقد تمثلت ف أنها: ليست وراثية، وأنها سلطة المسلمين عامة، وأن تداول السلطة يمن

أن يأت بأكثر من وسيلة، وأن الأمة يجوز لها أن تنيب عنها مجموعة ه الت تختار رأس الدولة، وأن الحاكم ليس معصوماً.

هذه التجربة نريد أن نستأنفها ونطورها ونقعد لها القواعد والنظم حسب واقعنا وظروفنا.

ثانياً: الشورى ف القرآن والسنة

وردت هذه اللمة ف القرآن الريم ف موضعين: ف سورة آل عمران بصيغة الأمر للرسول صل اله عليه وسلم ” فَبِما

رحمة من اله لنْت لَهم ولَو كنْت فَظا غَليظَ الْقَلْبِ نْفَضوا من حولكَ فَاعف عنْهم واستَغْفر لَهم وشَاوِرهم ف امرِ فَاذَا



عزمت فَتَوكل علَ اله انَّ اله يحب الْمتَوكلين” آل عمران/ 159 وف أرجح الأقوال أنها نزلت بعد موقعة (احد) والآية الثانية

الت وردت فيها كلمة الشورى (والَّذِين استَجابوا لربِهِم واقَاموا الصَةَ وامرهم شُورىٰ بينَهم ومما رزَقْنَاهم ينْفقُونَ) الشورى /

38

وهذه الآية تصف أحوال المؤمنين بأن أمرهم شورى بينهم وكأنها تجعل ممارسة المؤمنين للشورى شء طبيع بحم

أن تلازم جماعة المسلمين ف ة ينبغصفة عام ه، وهم إقامتهم الصلاة وإنفاقهم مما رزقهم الاستجابتهم لربهم وبح

حياتهم العادية وسلوكهم العادي، وليس أمراً فقط للعلاقات السياسية بل إنّها لا تضيع ف العلاقات السياسية إلا اذا ضاعت

(ينقماً فَاسانُوا قَوك منَّها وهطَاعفَا همقَو تَخَفس) قوم فرعون أنهم أطاعوه عاب عل ه سبحانه وتعالل، فالالمجتمع ك ف

الزخرف /54 أي هم الذين تسببوا ف طغيان فرعون وقبلوا الاستخفاف وقد قص القرآن من أمر مملة سبأ: أنها قالت للملأ

نتا كرِي مما ف فْتُونا َا الْمهيا اي تاب سليمان ــ عليه الصلاة والسلام ــ قالت لهم ” قَالَتمن قومها بعد أن اتصلت ب

قَاطعةً امرا حتَّ تَشْهدُونِ” النمل /32. والقرآن لا يقص علينا القصص للتفه بالوقائع التاريخية، ولن ليتعلم الجاهلون،

ويتنبه الغافلون، وهو القائل لرسوله صل اله عليه وسلم: “فاقصص القصص لعلّهم يتفرون ” الأعراف/176.

فمسؤولية الشورى وحمها يدور ف المجتمع كله، ولا يقتصر عل العلاقات السياسية قال أبو هريرة رض اله عنه: “ما

رأيت أحداً أكثر مشورة لأصحابه من الرسول صل اله عليه وسلم. وقد استشار الرسول صل اله عليه وسلم أربع أنواع

من الناس.

استشار كل الناس وه شورى مفتوحة وتون غالباً ف المسجد، فعل ذلك ف التصميم عل القتال ف بدر، وأخذ برأي

الأغلبية ف الخروج ال أحد.

الشورى الثانية كانت لرؤساء الناس، وأوضح مثال هو عندما استشار السعدين (سعد بن معاذ وسعد بن عبادة) ف أمر

يخص أهل المدينة، وهو إعطاء الأعراب ثلث ثمار المدينة عل أن ينسحبوا من تحالف الأحزاب ف حصارهم للمدينة (غزوة

الخندق) وف أعقاب غزوة حنين طلب من عموم الجيش أن يبعثوا ممثلين لهم (عرفاء) فقد جاء ف السيرة أن هوازن جاءوا

من جيش المسلمين المنتصر، فقال لهم الرسول صل ه عليه وسلم بعد أن أسلموا يطلبون رد السبال الرسول صل إل

اله عليه وسلم “إنا لا ندري من أذن فيه ممن لم يأذن فارجعوا حت يرفع إلينا عرفاؤكم أمركم” أي أن الذين سيأذنون برد

السب هم أفراد الجيش الذين كانوا مع النب صل اله عليه وسلم فرجع العرفاء ال الناس وكلموهم فأذنوا وطيبوا، فرد

السب فهذا يدل عل أن اختيار الناس ممثلين عنهم للدفاع عن قضاياهم ومطالبهم طريقة صحيحة.

الشورى الثالثة: أهل خبرة ف مجال معين، أبدوا رأيهم لخبرتهم، فقد قبل الرسول صل اله عليه وسلم مشورة سلمان

الفارس رض اله عنه ف حفر الخندق، ومشورة الحباب بن المنذر ف مان النزول ف غزوة بدر.

النوع الرابع: أهل الشورى الذين استشارهم الرسول صل اله عليه وسلم وهم أهل رأي وحنة وتجربة وسابقة جهاد، وأكثر

ما خصها الرسول صل اله عليه وسلم أبا بر وعمر رض اله عنهما وقال لهما: “لواتفقتما عل أمر ما خالفتما”.

فالشورى تعتمد عل الموضوع المطروح، فهناك موضوعات يستشار فيها أهل الاختصاص، وبعضها يستشار فيها جميع

الناس كما فعل عبد الرحمن بن عوف عندما استشار الناس ف خلافة عثمان أو عل رض اله عنهما.

إلزامية الشورى والفرق بين الشورى والاستشارة:

إذا كانت الشورى ف الأمور العامة، الت تهم الأمة جميعاً مثل اختيار الإمام أوالرئيس، أوحالة السلم والحرب والمعاهدات



مع الدول فهذه الشورى إلزامية أي تخضع لرأي الأكثرية. فلم يرو عن الرسول صل اله عليه وسلم أنه استشار وخالف

مضمون الشورى، بل استجاب للشورى رغم مخالفتها لرأيه كما ف الخروج ال أحد، وعندما استشار السعدين ف إعطاء

أعراب غطفان ثلث ثمار المدينة قالا له: ما لهم عندنا الا السيف، فقال الرسول صل اله عليه وسلم: هو ذاك وألغ موضوع

الاتّفاق مع غطفان.

أما صلح الحديبية واعتراض بعض الصحابة عليه، فهذا كان أمراً ربانياً، استنبط الرسول صل اله عليه وسلم عندما خلأت

ناقته (القصواء) أن اله سبحانه وتعال لا يريد من المسلمين دخول مة هذا العام وقتال أهلها، فهذا الصلح لم ين أمراً

مطروحاً للشورى.

إن أمر الشورى أمر عظيم، وما ضعفت الأمة الا حين تركته، وقد يظن البعض أن قوله تعال (وشَاوِرهم ف امرِ ۖ فَاذَا

عزمت فَتَوكل علَ اله ۚ انَّ اله يحب الْمتَوكلين) آل عمران / 159  لا تعن إلزامية الشورى بل أفضلية الاستشارة، ولن

معن الآيه كما قال الرازي: ” إذا حصل الرأي المتأكد بالمشورة، فلا يجب أن يقع الاعتماد عليه، بل يجب أن يون الاعتماد

تَنبِطُونَهسي الَّذِين هملالأبصار بالاعتبار، ومدح المستنبطين (لَع أول ه تعاله وتسديده وعصمته، وقد أمر الإعانة ال عل

منْهم) فهذا يدل عل أنه صل اله عليه وسلم كان مأموراً بالاجتهاد اذا لم ينزل عليه وح، والاجتهاد يتقّوى بالمناظرة

والمباحثة، وقد شاورهم صل اله عليه وسلم يوم بدر ف الأسارى، وكان من أمور الدين”

يقول الشيخ ابن عاشور ف تفسير الآيه: ” الظاهر أن معناه فإذا عزمت عل الأمر الذي تشاورهم فيه فافعله وتوكل، فف الآية

إيجاز بحذف متعلّق عزمت، وحذف جواب (إذا) استغناء عنهما بما دل عليهما من قوله (ف الأمر) والذي يتتبع مصادر

الاستبداد، وأن الأمر بالشورى للوجوب، ولو فرضنا أن رأي الأغلبية أخطأ ف الشريعة ومواردها يدرك أن نصوصها تأب

أمر من الأمور، فإنّ الضرر الناتج عن هذا الخطأ أخف من الضرر الناتج عن ترك مبدأ الشورى وما يتبعه من استبداد

الحام. يقول الشيخ محمد أبو زهرة ف موضوع إلزامية الشورى: “خير للجماعات أن تخطء وه حرة الإرادة ف أمر

نفسها، وأن تتعلم من تجاربها من أن يفرض عليها رأي ولو كان صواباً، فإن ضغط الإرادة وما يترتب عليه من الضيق.

والإعنات والإرهاق النفس أشدّ ضرراً عل حياة الأمة حاضرها ومستقبلها ”

ويقول الاستاذ عبداله ابو عزة: “الخليفة لا يون فريداً أوعملاقاً بين أقزام، بل يون واحداً من بين نخبة يتقارب أفرادها

تقارباً شديداً ف مستواهم، حت لياد يصعب التمييز بينهم، وسيظل من حوله يقاربونه، وستظل حصيلة آرائهم. أكبر من

حصيلة رأيه هو منفرداً عل الأرجح “ويقول الشيخ رشيد رضا: ” أيصرح كتاب اله بأن الأمر شورى، فيجعل ذلك أمراً ثابتاً

ب علالقرآن بالأمور العامة “وإذا كانت الشورى تنص مقرراً، ثم يترك المسلمون الشورى لا يطالبون بها وهم المخاطبون ف

أمور ليس فيها نص غالباً، وه كثيرة ومتشعبة وإذا كان الحاكم ينفذ رأيه لا رأي أهل الشورى، فمعن هذا أنه خبير ف كل

شء، وأنه قد أحاط بل شء علماً؟!

بين الشورى والديمقراطية:

نتحدث عن الشورى حيث يجري فيه تبادل الرأي، وتجري فيه التفرقة بين كثرة الأقوال وصواب الأقوال، والصواب هو لأهل

الذكر (فاسألوا أهل الذكر إن كنتم لا تعلمون) الفرد ف الشورى هو ضمن أجواء عقدية وأخلاقية، هو عضو ف مجتمع له

ثقافة وتقاليد، وهو يرى الاختيار جزءاً من واجباته الدينية، الفرد ف النظام الديمقراط الغرب يتبع حزباً من الأحزاب

يرتضيه حسب برنامجه السياس، وهذا الفرد لا يهتم كثيراً بدين مرشح الحزب أو عقيدته وانتمائه.



الشورى ف النظام السياس الإسلام خاضعة للشريعة الت رسمت الحدود الت لا يجوز تجاوزها، فإذا صدر قرار من

الحدود الثابتة الت ديانةً، والديمقراطية لا تعرف الحدود الثابتة، وحت ون باطلاالأغلبية يخالف مبادئ الشريعة، فإنه سي

كانت بالأمس ف بلاد الغرب خرقتها البرلمانات المعاصرة أخيراً.

ف الشورى حل لمشلة التلاعب بالقوانين وتعديلها حسب ما يراه السياسيون، إنّ الواقع التاريخ للأمة الإسلامية يثبت أن

الحام لم يتدخلوا ف شؤون اجتهاد العلماء ف استنباط الأحام، أو لا يستطيعون التدخل لأنّ أمر الفقه والاجتهاد ليس تابعاً

لهم، بينما نرى أن الحام المستبدّين اليوم يصدرون الأحام والمراسيم ويطلبون من برلماناتهم التصديق عليها.

إصدار القوانين خارج نطاق الشريعة. ف نها لم تتجرأ علحقيقتها ول فالدول الإسلامية وإن لم تمارس الشورى عل

الشورى لا يطرح التصويت العددي مباشرة، بل يستمر الحوار للوصول إل الإقناع وحت يصل الأمر إل الإجماع أو

الأكثرية، وف الشورى لا بد من شروط معينة ف المرشح لمجلس الشورى، شروط تؤهله لأن يمارس الرقابة عل السلطة

التنفيذية، وأن يون ممثّلا للأمة ف جميع مناح حياتها، فلا يطمح للوصول إل هذا المنصب أحد بسبب ما عنده من ثروة

أو بسبب ذلاقة لسانه أو ممن يلتف حوله الناس لعصبية جاهلية.

تدير شؤون الناس وهذا يعط م ولم يحدّد الهياكل والمؤسسات التأمور الح لقد حدّد الإسلام المضامين والمبادئ ف

الشورى المرونة والاتساع، ولو حدّد الهياكل لوجب أن تتّبع ف كل مان وزمان.

الاجتهاد الدائم وتطوير النظم:

إن هذه الفروق وغيرها لا تعن الوصول إل إجابات نهائية ف كل قضية مطروحة، ولنه الاجتهاد الدائم والاستفادة من

الماض والحاضر دون أن نفقد هويتنا وثقافتنا.

النماذج الجاهزة المستوردة من الخارج لا تصلح للمجتمعات العربية الإسلامية الحديثة، ولا الت تؤخذ حرفياً من تراثنا

وتاريخنا، لا بد من الاجتهاد وإعمال الفر وأخذ أوضاعنا الحالية ف الاعتبار. وإذا كان الواقع أنه سيون هناك انتخابات

ومة ويهتم بالقضايا التنفيذية والإدارية والمالية علالح ون مهمة هذا البرلمان إشرافية علوبرلمان، فمن باب التدرج أن ت

ألا تتعارض معارضة صريحة مع الشريعة الإسلامية، ويضاف إل هذا البرلمان المنتخب رؤساء النقابات لأنهم منتخبون من

ون بجوار هذا المجلس مجلس آخر يضم النخبة من علماء الشريعة والبارزين من أهل الاختصاص فأعضاء نقاباتهم. وي

السياسة والاقتصاد والإعلام والعلوم العسرية والطب، وهذا المجلس يصدر القوانين المناسبة تحت مظلة الشريعة، أو يحق

له الاعتراض عل القوانين الت يصدرها المجلس الأول إذا كانت مخالفة للشريعة المشلة الت ستبرز هنا: من الذي يختار

هذا المجلس أو كيف يتم اختيار هذا المجلس. وما ه الشروط المطلوبة؟ خاصة وأنه لا سابقة وتجارب ف هذا الصدد، وإن

كانت الشروط المطلوبة قد كتب فيها مثل قول الإمام الجوين “أن يون ذا بصيرة متّقدة، من الذين حنتهم التجارب،

البصيرون بما يصلح للسياسات”

قال البخاري : ” وكان القراء (العلماء) أصحاب مشورة عمر، كهولا كانوا أو شباناً، وكان وقّافاً عند كتاب اله عز وجل

“وأمر الشروط سهل يمن الاتفاق عليه.

وأما طريقة اختيار المجلس الثان (مجلس الشورى) فهذا مما يجب الاجتهاد حوله، فقد يون من خلال لجنة حيادية، بعد أن

تستمزج وتسمع لآراء الجمهور الذين يعرفون هؤلاء وعل صلة بهم وإذا كان السع هو للتجديد والاجتهاد ف وضع الأطر

والنظم ف أمور الشورى ومن يمثل الأمة، ولا نريد التقليد السهل فإنه من البديه أن الحومة المقبولة ليست ه الحومة



الأساس والشريعة غير جامدة عل ء مختلف الشريعة هولا الاستبداد، المطلوب هو ش الثيوقراطية ولا النظام الديمقراط

نصوص قانونية محددة.

إن من الاشالات الت ترد عل أذهان بعض المسلمين ظنهم أن شل الحم قد حدّد وليس هناك صورة أخرى له، وهذا من

الجمود الذي نه عنه القرآن الريم، وإن استدعاء صورة معينة وتطبيقها عل الواقع دون معرفة خصوصية هذا الواقع

وتعقيداته أمر لا يفيدنا اليوم. يقول العالم ابن برهان (ت 518)هـ “ان الشرائع سياسات يدبر بها اله عباده، والناس مختلفون

ف ذلك بحسب اختلاف الأزمنة، فلل زمان نوع من التدبير وحظ من اللطف والمصلحة تختص به “. ويقول العلامة ابن

عاشور: “قض رسول اله صل اله عليه وسلم نبوته غير معرج عل تبيين من يخلفه ف تدبير أمور المسلمين، ولو كان

للأمة مصلحة ف بيان ذلك لبينه فيما بين، فترك العهد والوصية، لأن اله لم يأمره ببيان ذلك، ولعل حمة السوت عن هذا

الأمر قصد التوسعة عل الأمة ف طرق اختيار ما يليق بحال مصالحها ف مختلف الأحوال والأعصار والأقطار، ومن حمة

ذلك أن لايون لول الأمر دالة عل الأمة بحق عهد أو وصية بل يون لها اللمة ف اختيار من يل أمورها دون شائبة

اكراه”.

معترك الحياة بتطورات مثالية فلم يتمثّل ف الناس ف لم يدخل عل الصالح: ”فالشرع الاسلام ويقول الشيخ صبح

كل النظم السياسية ف ة له علي مراحله الأول جميع الأطوار السياسية الت ستتعاقب عل أمة الإسلام، وكانت هذه مز

القديم والحديث، وكأنّما آثر الاسلام بتركه صورة الحم بسيطة لا تعقيد فيها أن يتنافس المسلمون ف بناء مجتمعهم تبعاً لما

يصيبون من أسباب الحضارة والنماء، فالمهم هو المضمون، أي تطبيق النظم الإسلامية والعدل الإسلام، وهذا الذي تحدّث

عنه ابن تيمية حين طفق يدعو للإصلاح الداخل ف الدولة المملوكية لمواجهة الانقسام والتصدّع الداخل. وقد كان الإمام

الطرطوش مدركاً لهذه الصعوبات ف التطبيق عل أرض الواقع، وأنّه لا بد من التدرج ف ذلك، وقد عاش فترة من حياته

ف مدينة الاسندرية الت كانت تحت حم الدولة العبيدية الباطنية (الفاطمية) يقول رحمه اله: “فلا يقوم السلطان (الحم)

لأهل الإيمان، ولا لأهل الفر إلا بإقامة العدل النبوي أو ما يشبه العدل النبوي من الترتيب الاصطلاح ” ويعن بالترتيب

الاصطلاح ما اتّفق عليه البشر من السياسة العادلة.

هذه الأمور، ولا نقع فريسة الحلول السهلة ونستورد ديمقراطية (جاهزة) والشورى المطلوبة تحتاج ال إنّنا بحاجة لاجتهاد ف

ثقافة معينة وإل إعداد وتربية، حت يون حسن الاختيار فقد يظن بعض الناس أن المجتمع الذي عاش فترة معينة تحت

حم ظالم، ثم جاءت حركة إصلاحية أو ثورة عل النظام القديم، هذا المجتمع سيتحول الإنسان فيه بشل مفاج ال إنسان

مختلف تماماً عن وضعه السابق وهذا خطأ واضح، فالتحولات لا بد لها من زمن تجري فيه التربية والإعداد، ولا بد من

تغطية الهوة بين ما هو ضروري ومطلوب وغاية، وبين ما هو ممن وتحت سقف الاستطاعة. والناس حين يرون التخطيط

عل مقاييس كبيرة، مع اقتراح الخطوات العملية المباشرة، فإنهم يتشجعون ويتغلبون عل ما ف نفوسهم من التحفظات أو

نقص ف العلم.

 

 

المجلس الإسلام السوري



المصادر:


