
إن تجديد الدين أمر طبيع، وقد تحدث الرسول صل اله عليه وسلم عن هذا الأمر فقال "إن اله يبعث لهذه الأمة عل رأس

كل مئة سنة من يجدد لها دينها" (أبو داود ف سننه)، ويختلف الباعث الذي يدفع إل هذا التجديد من عصر إل آخر.ويمن

أن نأخذ نموذجا لهذا التجديد من التاريخ ونمثل عليه بالشافع رحمه اله، فقد سم بمجدد المئة الثانية ولقب بـ"ناصر

السنة"، وقد كان السبب ف ذلك أن هناك صراعا بين أهل الرأي وأهل الحديث بلغ أوجه ف القرن الثان للهجرة، وقد تعمقت

الهوة بينهما، وقد تعصب كل فريق لاجتهاده وحمه وأدواته الت استخدمها لإصدار فتواه، وكادت تحدث فتنة، ولن

الشافع ‐رحمه اله‐ وضع "الرسالة" الت أصل فيها لعلم أصول الفقه، وضبط العلاقة بين أهل الرأي وأهل الحديث، وأعاد

للحديث الشريف مانته، وأعطاه قيمته الحقيقية، وقنن للقياس.

ولهذا استحق أن يون مجدد القرن الثان من قرون الهجرة بعد أن جاء هذا الاستحقاق حصيلة العلم الذي أخذه من مالك

العراق، والتق الحديث" عند أهل المدينة ثم ذهب إل" يده "الموطأ"، وتقص المدينة عندما درس عل ه فبن أنس رحمه ال

محمد بن الحسن الشيبان تلميذ أب حنيفة رحمهما اله، وأخذ عنه علمه الذي كان مثالا لمدرسة الرأي، ثم عاد إل مة

وكتب "الرسالة" ف الأصول، وكان هذا التاب "الرسالة" تقعيدا لعلم جديد هو "علم أصول الفقه"، وهو علم امتازت به أمتنا،

وهو غير موجود عند الأمم الأخرى.

من المهم أن ننتبه إل أن تجديد الدين لا يأت بقرار حوم، بل هو حصيلة وع الطبقة العلمائية ف الأمة، وانتباهها

للمشاكل الت تواجه الأمة، ثم تضع الحلول المناسبة لها بشل تلقائ من خلال وع حقائق الدين ومن خلال فهم واقع الأمة

ومن خلال إبداع قواعد التجديد وأحامه الت تحتاجها الأمة وتستدعيها ظروفها وأحوالها.

أما الآن فإن الحضارة الغربية تمثل التحدي الأكبر للدين الإسلام والأمة والحضارة الإسلامية، لأنها تقوم عل أصول

تجديد الدين.. الفرة والواقع
الاتب : غازي التوبة

التاريخ : 23 أكتوبر 2015 م

المشاهدات : 9678



ون إما ردا علتقوم عليها أمتنا وحضارتنا، لذلك فإن أي تجديد يجب أن ي كثير من الأحيان‐ للأصول الت مناقضة ‐ف

الحضارة الغربية الت تريد أن تفرض نفسها علينا وتلغ كياننا، أو يجب أن يون ف إيجاد توافق معها ف موضوع من

المواضيع لصوابية رأيها ف هذا الموضوع.

فعل سبيل المثال يعترف الإسلام بأن الون مبن عل عالمين، هما: عالم الغيب وعالم الشهادة، ف حين أن الحضارة

الغربية تعترف بعالم الشهادة فقط ولا تعترف بعالم الغيب وما فيه من روح وجنة ونار وملائة وشياطين.. إلخ، وتعتبر ذلك

خرافات وأوهاما.

ه سبحانه أوحريم والسنة المشرفة، وهما وحيان من النقل متمثل بالقرآن ال ومن أمثلة الاختلاف أن الإسلام يقوم عل

اله بهما إل محمد صل اله عليه وسلم، ويقوم عل عقل يتعامل مع هذا النقل، كما يتعامل مع الون المحيط به، ف حين

أن الحضارة الغربية تقوم عل عقل يتعامل مع الون المادي المحيط به فقط ولا تعترف بأي نقل.

ومن أمثلة الاختلاف أن الإسلام يعتبر أنه دين ودولة، ف حين أن الحضارة الغربية تعتبر أن الدين لا علاقة له بالدولة ويجب

.القرون الوسط هذا أوروبا المسيحية ف ألا يتدخل بها، وقد سبقتها إل

ومن خلال رصد التطورات الفرية الت حدثت خلال القرنين الماضيين ف ساحات الأمة الثقافية نجد أن محاولات التجديد

لم تتوقف، ويمن أن نقسمها إل سلبية وإيجابية، فالسلبية: ما يأت ف إطار تطويع نصوص الإسلام لصالح الحضارة

إطار تحديد موقف من بعض مفاهيم الحضارة الغربية والبناء عليه، وسنضرب أمثلة عل ف الغربية، والإيجابية: ما يأت

نوع التجديد ف السطور التالية.

أولا: المحاولات السلبية ف التجديد

الأول: يمن أن نعتبر محاولة محمد عبده ف مجال تضييق الفجوة بين عالم الغيب وعالم الشهادة لصالح عالم الشهادة

ومن ثم لصالح المادية الغربية مثالا عل ذلك.

فقد ورد ف سورة الفيل حديث القرآن الريم عن الطير الأبابيل الذي أرسله اله تعال عل جيش أبرهة الذي جاء لهدم

العبة فرماه بحجارة من سجيل، فأهله اله مع الفيلة الت جاء بها، فقال تعال ﴿ألم تر كيف فعل ربك بأصحاب الفيل (1)

ألم يجعل كيدهم ف تضليل (2) وأرسل عليهم طيرا أبابيل (3) ترميهم بحجارة من سجيل (4) فجعلهم كعصف مأكول﴾

[الفيل:5-1].

لقد أول محمد عبده ذلك الطير الأبابيل بأنه طير من جنس البعوض أو الذباب، وحجارة السجيل بأنها طين يابس من الذي

يسمونه ‐الآن‐ الميروب والت ه جراثيم الجدري أو الحصبة.

المنار غير مرة أنه يصح أن يقال إن الأجسام الخفية الت روب والجراثيم فقال "وقد قلت فوقد أول محمد عبده الجن بالمي

عرفت ف هذا العصر بواسطة النظارات المبرة وتسم الميروبات تصح أن تون نوعا من الجن".

كما أول محمد عبده خلق عيس عليه السلام بـ"اعتقاد قوي استول عل قلب مريم فأحدث الحمل بها، وكثيرا ما يون

الاعتقاد بالمرض مسببا له".

ولن توجه محمد عبده التجديدي بشل عام لق تراجعا عل يد تلميذه محمد رشيد رضا، وهو ف الحقيقة تصويب

وتصحيح لما مثله محمد عبده من استسلام لمعطيات الحضارة الغربية المادية وترويجها.



الثانية: أصدر عل عبد الرازق كتاب "الإسلام وأصول الحم" بعد سقوط الخلافة العثمانية عام 1924 عل يد الإنجليز، وقد

اعتبر عل عبد الرزاق ف ذلك التاب أن الرسول صل اله عليه وسلم جاء داعيا ولم يج حاكما، وأن الخلافة الت برزت

ف التاريخ الإسلام كسلطة وحومة وأحام وجيوش وقتال ودول إنما ه من اختراع المسلمين، وافتئات عل الإسلام

والرسول ولا علاقة للإسلام بها، وهو ف هذا الاجتهاد يلغ الدولة من أجل أن يوافق المسلمون الحضارة الغربية فيما انتهت

إليه من أحام حول علاقة الدين بالدولة.

وقد كانت ردود الفعل واسعة عل عل عبد الرازق فلم يقبل كلامه، وقد ألفت عدة كتب ف الرد عليه، وأبرزها "الإمامة

العظم" لمحمد رشيد رضا، ثم قدمت دعوى قضائية بحقه ف محاكم القاهرة، وتم سحب التاب من الأسواق، ثم جرد

المؤلف من شهادته الأزهرية.

الثالثة: تناول محمد عابد الجابري العلاقة بين النقل والعقل ف كتابيه "مدخل إل القرآن الريم" و"تفسير القرآن الريم"، وقد

ضيق مجال النقل وضخم دور العقل من أجل صالح الحضارة الغربية الت تقوم عل العقل وحده كما هو معروف.

وقد انطلق محمد عابد الجابري من اعتبار القرآن الريم معجزة عقلية، وهو ف هذا مصيب، ولنه أخطأ عندما اعتبر أن

القرآن الريم هو المعجزة الوحيدة للرسول صل اله عليه وسلم، ولم يعترف بل المعجزات الأخرى، من مثل: انشقاق

القمر، والإسراء والمعراج، وتليم الحجر له صل اله عليه وسلم، وحنين المنبر له، وانبثاق الماء بين يديه، ثم سقايته لجيش

كامل، وطرح البركة ف طعام قليل، وإطعامه عددا كبيرا من الناس.

وقد استمل ذلك بأنه لم يعترف بالجانب الآخر من النقل، وهو السنة المشرفة الت وضحت القرآن الريم وفسرته، وزادت

تقوم عل هذا تضييق للنقل لصالح العقل، ومن أجل خدمة الحضارة الغربية وترويجها الت امها، وفبعض أح عليه ف

العقل وحده.

ثانيا: المحاولات الإيجابية للتجديد ف الدين

الأول: رد محمد قطب عل فرة "نسبية الحقيقة" الت تقوم عليها الحضارة الغربية ف كتاب "التطور والثبات ف حياة

البشرية" فذكر أنه ليس كل شء متطورا ف حياة البشرية، وليس كل شء ثابتا، بل هناك قضايا ثابتة، وهناك قضايا

متطورة ومتغيرة، ووضح بعد ذلك أن الثابت ما يتعلق بالعقيدة من توحيد وعبادة، وأحام الأسرة من طلاق وزواج وميراث

استنادا إل قوله تعال ﴿يا أيها الناس اتقوا ربم الذي خلقم من نفس واحدة وخلق منها زوجها وبث منهما رجالا كثيرا

ونساء واتقوا اله الذي تساءلون به والأرحام إن اله كان عليم رقيبا﴾ [النساء:1].

الثانية: تحدث أبو الأعل المودودي عن "القومية" الت انبثقت ف الغرب بعد سقوط إمبراطوريات القرون الوسط، واعتبرها

"قومية عنصرية"، وبين أنها انتاس ورجوع إل الوراء ف العلاقات الدولية: من الإطار الإنسان إل الإطار العنصري

الضيق.

أمة الإسلام الت القومية الحضارية"، وقد تمثلت "القومية الحضارية" ف" وأوضح أن الإسلام طرح بديلا عن ذلك وه

تمازجت فيها مختلف الأعراق والأجناس تحقيقا لقوله تعال ﴿يا أيها الناس إنا خلقناكم من ذكر وأنث وجعلناكم شعوبا

وقبائل لتعارفوا ان أكرمم عند اله أتقاكم إن اله عليم خبير﴾ [الحجرات: 13].

المقاصد الخمسة الت توسيع المقاصد وعدم حصرها ف مقاصد الشريعة، ودعا إل الثالثة: كتب الطاهر بن عاشور ف

وضحها الشاطب ف كتاب "الموافقات"، وه: مقاصد حفظ الدين والنفس والعقل والنسل والمال.



لذلك اقترح بعض العلماء اعتماد مقاصد أخرى للدين من مثل مقاصد: الحرية والعدل والمساواة والت يمن أن نستفيدها

من تطورات الحضارة الغربية، ولق هذا التوجه قبولا لدى عموم علماء الأمة، ليس هذا فحسب بل زاد الاهتمام بعلم

المقاصد بسبب التابات الواسعة عن علم المقاصد لدى الطاهر بن عاشور وغيره من التاب.

الخلاصة:

التجديد ف الدين أصل من أصول الحضارة الإسلامية، وقد قام علماء متعددون بمهمة التجديد ف التاريخ الماض، وإن

الحضارة الغربية ه التحدي الأكبر الذي يواجه ‐الآن‐ الدين والأمة والحضارة الإسلامية، وقد قامت عدة محاولات

للتجديد والاجتهاد ف العصر الحديث، وقد رصدنا بعض محاولات التجديد السلبية ف ثنايا المقال، كما رصدنا بعض

محاولات التجديد الإيجابية.

 

 

الجزيرة نت

المصادر:


