
الحمد له رب العالمين، والصلاة والسلام عل سيدنا محمد، وعل آله وصحبه وسلم تسليماً كثيراً.

أما بعد:

فإن له سنناً ف هذا الون لا بد أن تتحقق، سنن مطردة لا بد من تحقيقها، وهذه السنن كثيرة، ولننا سنتاول منها ما يتعلق

بتغيير حال الأمة والتمين لهذا الدين، هذه السنن لا بد لأمة الإسلام وف مقدمتها الدعاة إل اله تعال لا بد لهم من مراعاتها،

.ه تعالال سيرتهم الدعوية إل بال ف ون منهم علت ولا بد لهم من دراستها حت

والسنن: جمع سنة، وتطلق السنة ف اللغة عل معانٍ كثيرة ومنها الطريقة.

قَدْ خَلَت الَّت هنَّةَ الس) :ه سنة أي بين طريقاً قال سبحانه وتعالامه وأمره ونهيه، وسن اله أحوالسنن الطرق، وسنن ال

هال نَّةستَجِدَ ل لَنو لقَب نا مخَلَو الَّذِين ف هنَّةَ الس) :[الفتح:23]، وقال سبحانه وتعال (ًدِيتَب هال نَّةستَجِدَ ل لَنو لقَب نم

تَبدِيل) [الأحزاب:62]، وقال سبحانه وتعال: (استبارا ف الارضِ ومر السيِ و يحيق المر السيِ ا بِاهله فَهل ينْظُرونَ

ا سنَّةَ الاولين فَلَن تَجِدَ لسنَّة اله تَبدِيً ولَن تَجِدَ لسنَّة اله تَحوِيً)[فاطر:43].

قَدْ خَلَت) :خلقه. قال سبحانه وتعال ف ه ما جرى به نظامه تعالريم: وسنة الالقرآن ال وقال صاحب القاموس القويم ف

من قَبلم سنَن فَسيروا ف الارضِ فَانْظُروا كيف كانَ عاقبةُ المذِّبِين) [آل عمران:137].

السنن الإلهية وأثرها ف تغيير حال الأمة
الاتب : عبد اله الحاشدي
التاريخ : 12 يناير 2016 م

المشاهدات : 11611



فالسنن الإلهية إذن المرادة هنا ه أحام اله تعال الثابتة ف الون وعل الإنسان ف كل زمان ومان، فقد شاء اله رب

العالمين أن يجري أمر هذا الدين، بل أمر هذا الون عل السنن الجارية لا عل السنن الخارقة؛ وذلك حت لا يظن جيل من

أجيال المسلمين ويتقاعس ويقول: لقد نصر الأولون بالخوارق ولم تعد الخوارق تنزل بعد ختم الرسالة وانقطاع النبوات، وإن

المتدبر لآيات القرآن الريم يجدها حافلة بالحديث عن سنن اله تعال الت لا تتبدل ولا تتغير، ويجد عناية ملحوظة ف إبراز

تلك السنن وتوجيه النظر إليها.

قال سبحانه وتعال: (قَدْ خَلَت من قَبلم سنَن فَسيروا ف الارضِ فَانْظُروا كيف كانَ عاقبةُ المذِّبِين) [آل عمران:137]،

والقرآن الريم حين يلفت أنظار المسلمين إل سنن اله تعال ف الأرض فهو بذلك يردهم إل الأصول الت تجري وفقها،

فهم ليسوا بدعاً ف الحياة، والنواميس الت تحم الون جارية لا تتخلف، والأمر لا يمض جزافاً والحياة لا تجري ف الأرض

عبثاً، وإنما تتبع هذه النواميس ‐أي السنن‐ فإذا درس المسلمون هذه السنن وأدركوا مغازيها تشفت لهم الحمة من وراء

الجدران وتبينت لهم الأهداف من وراء الوقائع، واطمأنوا إل ثبات النظام الذي تتبعه الأحداث وإل وجود الحمة الامنة

وراء هذا النظام، واستشرفوا خط السير عل ضوء ما كان ف الطريق ولم يعتمدوا عل مجرد كونهم مسلمين لينالوا النصر

من زمان فسيقع ف م الحياة واحدة فما وقع منها فيما مضتح ين بدون الأخذ بالأسباب المؤدية إليه، والسنن التوالتم

غيره من كل زمان.

فالسنن ه أحام اله الثابتة ف الون وعل الإنسان ف كل زمان ومان، وهذه السنن الت تجري عليها فلك الحياة وتسير

ه تعالهذه الحياة حسب سنن ال ء فحياة البشر يحدث اعتباطاً وإنما يجري كل ش ء فعليها حركتها، فليس هناك ش

الت لا تتبدل ولا تتغير ولا تتخلف ولا تحاب أحداً من الخلق ولا تستجيب لأهواء البشر، والمسلمون أول أن يدركوا سنن

ربهم المبرزة لهم ف كتاب اله تعال وف سنة رسوله صل اله عليه وسلم حت يصلوا إل ما يرجون من عزة وتمين، فإن

التمين لا يأت عفواً ولا ينزل اعتباطاً ولا يخبط خبط عشواء، بل إن له قوانينه الت سجلها اله تعال ف كتابه الريم ليعرفها

عباده المؤمنون ويتعاملوا معها عل بصيرة، فالوقوف عل هذه السنن ودراستها ف غاية الأهمية بالنسبة لأمة الإسلام؛ وذلك

حت يستفيدوا منها ولا يصطدموا بها.

قال بعض الدعاة: "لا تصادموا نواميس الون فإنها غلابة، ولن غالبوها فادفعوا قدر اله بقدر اله".

وكما قال عمر رض اله عنه: "وسنن اله ف الون والحياة كثيرة وه مبثوثة ف كتابه"، ولننا سنذكر ف هذا المقام إن

شاء اله تعال أهم هذه السنن والت لها علاقة وثيقة ف التمين لهذه الأمة ونصرها عل أعدائها من تلك السنن:

أولا: سنة التغيير:

 هنَّ الريم بقوله: (االقرآن ال ف ه تعالسنة قررها ال ين لهذه الأمة، وهطريق التم وسنة التغيير من السنن الهامة عل

يغَيِر ما بِقَوم حتَّ يغَيِروا ما بِانْفُسهِم واذَا اراد اله بِقَوم سوءا فََ مرد لَه وما لَهم من دونه من والٍ) [الرعد:11]، هذه سنة

ثابتة لا يمن أن اله تعال يغير حال قوم حت يغيروا هم ما بأنفسهم إن خيراً فخير وإن شراً فشر.

إن اله لا يغير ما بقوم حت يغيروا ما بأنفسهم، هذا قانون عام وسنة ثابتة تجري عل كل الناس وكل الأقوام ف كل مان

يعمس هنَّ الاو هِمنْفُسا بِاوا مِرغَيي َّتح مقَو َلا عهمنْعةً امعا نِرغَيكُ مي لَم هنَّ الكَ بِاذَل) :ه سبحانه وتعالوزمان يقول ال

عليم) [الأنفال:53] .

إذن إذا لم ين هناك تغيير لما ف النفوس فلا يمن أن تتغير الأحوال ولا يمن أن تتغير الحياة، وهذه سنة ثابتة كما سمعتم

ف كلام اله تعال، وارتباط هذه السنة الربانية بالتمين لهذه الأمة الإسلامية واضح غاية الوضوح ذلك أن التمين لا يمن



أن يتأت ف ظل الوضع الحال للأمة الإسلامية فلا بد من التغيير، كما أن التمين لن يتحقق لأمة ترض لنفسها حياة المذلة

والتخلف ولم تحاول أن تغير حالها وما حل بها من واقع مرير وأن تتحرر من أسره.

قال صل اله عليه وسلم: «إذا تبايعتم بالعينة وأخذتم أذناب البقر ورضيتم بالزرع وتركتم الجهاد ف سبيل اله تعال سلط

اله عليم ذلا لا ينزعه عنم حت ترجعوا إل دينم» [رواه أبو داود].

لا يمن أن يون تغيير الواقع الموجود إلا بتغير ما ف النفوس «حت ترجعوا إل دينم» [رواه أبو داود وغيره].

إن من أهم خصائص المنهج الإسلام أنه منهج تغييري جاء للتغيير ولا يقبل التعايش مع واقع سي ولا يرض بالترقيع

والترميم وأنصاف الحلول هذا ف هدفه وغايته السامية المثالية، ولا يعن ذلك أنه كما يقول المثل: "ما لا يدرك كله لا يترك

جله" البعض يفهم هذا اللام فهماً غير صحيح؛ فيقول: الإسلام لا يرض بأنصاف الحلول ولا يرض بالترقيع هو يريد الحق

مائة بالمائة أو لا يقبل أنصاف الحلول ليس هذا صحيحاً، إنما المقصود أن المنهج الإسلام ف غايته وهدفه لا يقبل هذا لا

يقبل إلا الحياة المثالية الواقعية الصحيحة، ولا ينف ذلك أنه إن لم يستطع أن يحقق من المصالح أكملها أن يحقق أقلها، فإن

الشريعة كما هو معلوم جاءت لتحقيق المصالح وتميلها ودرء المفاسد وتقليلها، وتفويت المصلحة الدنيا لتحقيق المصلحة

العليا وارتاب المفسدة الصغرى لدرء المفسدة البرى وهذا.

يقول سيد قطب رحمه اله: "والإسلام يوم جاء أول مرة وقف ف وجهه واقع ضخم، واقع الجزيرة العربية وواقع الرة

الأرضية، وقفت ف وجهه عقائد وتصورات، ووقفت ف وجهه قيم وموازين الجاهليين، ووقفت ف وجهه أنظمة وأوضاع

وقفت ف وجهه مصالح وعصبيات كانت المسافة بين الإسلام يوم جاء وبين واقع الناس ف جزيرة العرب وف الأرض

كافة مسافة هائلة وكانت النقلة الت يريدها بعيدة، لو قارنا بين أوضاع الناس والبشرية قبل بعثة النب صل اله عليه وسلم

وأول بعثة النب صل اله عليه وسلم وبين غاية هذه الرسالة وهدف هذه الرسالة السماوية، ماذا تريد هذه الرسالة تحقيقه؟

وما هو الواقع لوجد فرق كبير جداً لا يتصور تغييره بالمقاييس البشرية، ولذلك حت الفار يعترفون ‐أعداء الإسلام‐ بأن

محمداً صل اله عليه وسلم رجل عبقري، هم لا يعترفون بأن محمداً صل اله عليه وسلم نب لنهم يقولون رجل عبقري

أحدث تغييراً ف البشرية، أي لا يمن أن يتحقق ذلك إلا من رجل عبقري ف وقت قصير وبأمة قليلة من البشر كان ينظر

إليها ذلك الزمان أنها أمة متخلفة غارقة ف أوحال الجهل والتخلف".

وقال سيد قطب: "وكانت تسود ذلك الواقع الجاهل أحقاب من التاريخ وأشتات من المصالح وألوان من القوى وقفت كلها

سداً ف وجه هذا الدين الجديد، الذي لا يتف بتغيير العقائد والتصورات والقيم والموازين والتقاليد والعادات والأخلاق

والمشاعر إنما يريد كذلك أن يغير الأنظمة والأوضاع والشرائع والقوانين، كما يريد انتزاع قيادة البشرية من يد الطاغوت

والجاهلية ليردها إل اله تعال وإل الإسلام، وذلك هو الذي أقام به النب صل اله عليه وسلم دولة الإسلام وفَتَحت هذه

الأمة الفتوحات وقاصرت قيصر وكسرت كسرى، واجه الإسلام هذا الواقع لنه لم يقف مستسلماً متوف اليدين وإنما غيره

وأقام مانه بناءه السامق الفريد عل أساسه القوي العميق عل تقوى من اله ورضوان، ولا شك فقد حدث ما حدث وفق

سنة جارية لا وفق معجزة خارقة؛ لأنه صل اله عليه وسلم ليس بدعاً من الرسل ودينه ليس أول الأديان بل آخرها، وهناك

رسل سبقوه دعوا إل اله وغيروا أحوال أممهم وكانت أممهم تعيش ف جاهلية، فسنن اله تعال تترر ف كل زمان ومان،

بلا شك أن ما حدث مرة يمن أن يحدث مرات، إن التغيير الإسلام إنما يون بنقض أسس المجتمع الجاهل التشريعية

والفرية بإحلال أحام الإسلام وتشريعاته مان التغيير الطاغوت، التغيير الإسلام يعن تعبيد الناس لرب العالمين ف كل

شئونهم العامة والخاصة، التغيير الإسلام يعن أن يون ولاء المجتمع المسلم له تعال ولرسوله صل اله عليه وسلم



للجاهلية وليس ترقيعاً لها أو إصلاحاً لبعض جوانبها، والتغيير الإسلام تغيير جذري كل وللمؤمنين، التغيير الإسلام

بالمواصفات السابقة فريضة شرعية وضرورة بشرية، فهو فريضة شرعية لأن تعطيل حاكمية اله ف الأرض وهيمنة النظم

والتشريعات الوضعية عل المجتمعات يفرض عل المسلمين المبادرة إل التغيير واستئناف الحياة الإسلامية".

أخ! إن التغيير القدري ف حياة الناس مقيد عل التغيير الواقع ف قلوبهم ونواياهم وسلوكهم وأعمالهم وأوضاعهم،

والتغيير الذي يقود إل البناء ويون وسيلة للتمين إنما يعن إحداث ثورة داخل كيان الإنسان أولا لصالح نفسه ولصالح

َّتح ما بِقَوم ِرغَيي  هنَّ الالمجتمع: (ا إحداث التغيير ف داخل النفس ثم تتجه إل مجتمعه من حوله، وتتم هذه الثورة أولا

يغَيِروا ما بِانْفُسهِم) [الرعد:11]، فالتغيير أصلا يبدأ من النفس، وكما أن التغيير ف إطار المجتمع بثورة تتسح المخالفات

والرواسب الفاسدة، وكذلك التغيير ف داخل إطار النفس البشرية إنه ثورة تتسح من النفس كل عوامل الفساد وأسباب

التردي والهبوط ودواع الانحراف والضلالة، وهذه الثورة التغييرية ه الثورة الرائدة حقاً، وه المنطلق الطبيع للإصلاح

الخارج، وإذا صلحت النفوس من داخلها ثارت عل الفساد من خارجها، أما عندما يون التغيير من الخارج فقط دون

ما ف إل ليات لا قيمة له ولا ثمرة، فلا بد أن يتوجه التغيير أولاأعماق النفوس إنه تغيير لا يعدو المظاهر والش التفات إل

داخل الأنفس من عقائد فاسدة ومفاهيم مغلوطة وأفار مبيتة وأخلاق مذمومة وصفات مرذولة يصححها ويغيرها إل عقائد

صحيحة ومفاهيم صحيحة وأفار حية وأخلاق محمودة وصفات طيبة، ويجب أن يتهيأ الأفراد ف الأمة الإسلامية إل حياة

العلم والجهاد.. حياة الإنتاج والعمل لا حياة البطالة والسل.. حياة الجد لا حياة الهزل.. حياة اعتدال لا حياة ترفه.. حياة

عرقٍ لا دعة.. حياة إصرار لا استرخاء، والعمل عل التغيير لا يناف الاستسلام لقضاء اله وقدره، فليس هناك أدن تعارض

بين التسليم لقضاء اله وقدره والعمل عل تغيير الواقع السي حين يون كل شء ف هذا الوجود ف حياة البشر واقع

بقضاء اله وقدره، سواء كان بسبب من عند الناس كما حدث للمؤمنين يوم أحد أو لأمر لا مسؤولية لهم فيه كما كان الحال

ف طاعون عمواس أيام الفاروق عمر رض اله عنه، أو ابتلاء من عند اله تعال للمؤمنين ليمحصهم كما حصل ف فترات

الابتلاء الت تجري بسنة من سنن اله.

ولن اله تعال لم يأمر الناس أن يستسلموا لهذا القدر بمعن عدم العمل عل تغيير الواقع السي الذي نزل بهم إنما أمرهم

بالتسليم لقدر اله بمعن الرضا بما وقع بالفعل؛ لأنه قدر محتوم لا يمن تلافيه، أما أن المقصود التوقف وعدم تغييره أو

محاولة تغييره فأمر آخر لم يأمر اله به ولا حث عليه ولا علاقة له بالرضا بما وقع عل أنه قدر محتوم من عند اله، إن

َّنا ا قُلْتُمهثْلَيم تُمبصةٌ قَدْ ايبصم مْتابصا الَموغزوة أحد بسبب من عند أنفسهم ذاته: (ا الهزيمة لما وقعت للمسلمين ف

لَمعيلو هذْنِ الانِ فَبِاعمالج َالتَق موي مابصا امفاصل الآيات و قَدِير ءَش لك َلع هنَّ الا منْفُسنْدِ اع نم وه ذَا قُله

المومنين) [آل عمران: 165-166] لم يستسلموا للهزيمة وقعدُوا عل أنها أمر واقع ولم يحاولوا تغيير الموقف السي الذي

وجدوا أنفسهم فيه، بل تصرف الرسول صل اله عليه وسلم تصرفاً حيماً حيث جمع المسلمين بجراحاتهم للقاء العدو مرة

ريم فقال: (الَّذِينالقرآن ال موقفهم هذا ف ه تعالأخرى والهزيمة لم تنته آثارها من الأجساد ولا من النفوس، وسجل ال

استَجابوا له والرسولِ من بعدِ ما اصابهم القَرح للَّذِين احسنُوا منْهم واتَّقَوا اجر عظيم فاصل الآيات الَّذِين قَال لَهم النَّاس انَّ

مهسسمي لَم لفَضو هال نم ةمعوا بِنفَانْقَلَب * يلكالو معنو هنَا البسقَالُوا حانًا ويما مهادفَز مهفَاخْشَو مَوا لعمقَدْ ج النَّاس

سوء واتَّبعوا رِضوانَ اله واله ذُو فَضل عظيم)[آل عمران:174-172].

فهؤلاء الذين هزموا بقدر اله تعال وإن كان السبب من عند أنفسهم: (وقَالُوا حسبنَا اله ونعم الوكيل) [آل عمران:173] هم

ه السابق من التطلع إلواقع جديد، ولا يمنعهم قدر ال إل ويتوكلون عليه ليخرجوا من الواقع السي ه تعالال يلجأون إل

قدر جديد، وإذا كان قدر اله الأول قد أصابهم لخطأ ارتبوه فهم يتطلعون إل قدر اله الآخر بعمل يقدمونه بين يدي ذلك



التطلع وه الاستجابة له ولرسوله أي بسلوك صحيح بعد السلوك الذي وقعت فيه الأخطاء، وهذا لم يتعارض ف حسهم

التسليم بقدر اله والواقع مع العمل عل التغيير، وف طاعون عمواس عمم الخليفة عمر رض اله عنه بخبر الطاعون فلم

يقدم عليه، بل أمر جنوده بالانصراف، فقال له أبو عبيدة بن الجراح رض اله عنه: (أفراراً من قدر اله يا أمير المؤمنين؟)

فأجابه عمر رض اله عنه: (نفر من قدر اله إل قدر اله) وه عبارة بليغة جامعة تدل عل عمق فهم الخليفة رض اله عنه،

وف الابتلاء الذي أصاب المؤمنين عل يد قريش وهو سنة من سنن اله ‐كما سيأت اللام عنه‐ لم تتخلف مع أي جماعة

من المؤمنين تتواجه مع الجاهلية، هذه الدعوة قبل التمين كان الابتلاء واقع بقدر اله لا ريب، فهل منع ذلك رسول اله

الحبشة حيناً حت ه عليه وسلم والمؤمنين من محاولة التغيير بطلب الجوار من بعض المشركين حيناً وبالهجرة إلال صل

تحاش لا يمنع من الاجتهاد ف ه تعالآخر الأمر؟ كلا إن وقوع الابتلاء من ال المدينة المنورة ف جاء الإذن بالهجرة إل

الابتلاء أو التخلص من آثاره، إذن إذا قلنا إن الشء الفلان سنة وقدر كون لا يعن ذلك الاستسلام له بل تدفع الأقدر

بالأقدار؛ لذلك لم يتعارض ف حس الأمة واجب التسليم لقدر اله مع محاولة التغيير تطلعاً إل واقع جديد، وكان هذا من

روائع ما تربت عليه الأمة لتوازن بين سلبية الاستسلام الت تحطم الإرادة وبين الرغبة الجامحة الت لا تعرف التسليم.

 

 

رابطة علماء المسلمين

المصادر:


