
بسم اله الرحمن الرحيم

إنَّ الحمد له نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذُ باله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده اله فلا مضل له،ومن

يضلل فلا هادي له، وأشهدُ أن لا إله إلا اله وحده لا شريك له وأشهد أن محمداً عبده ورسوله ‐ صل اله عليه وسلم‐

تسليماً كثيراً.

أما بعد:

أيها المسلمون: لا ريب أن من أعزِ مقاصد المؤمنين، وأشه مطالبهم، وغاية نفوسهم: رؤيةَ دينهم ظاهراً، وكتابهم مهيمناً،

وعلو رايةَ التوحيد خفاقةً مع قهرِ أهل الفرِ والطغيان وإذلالهم.

البحثِ والتنقيبِ عن سنن بل عن طريق ،الدعاوى والأمان عن طريق الأعظم، وتلك الأمنيةُ السامية، لا تتحقق إنَّ هذا الهدف

اله ف النصر، تلك السنن الربانية الت قدَّرها ‐تبارك وتعال‐ لنصرِ حزبه الموحدين، وخذلانِ حزبِ الشيطان اللعين.

فيجب علينا معشر المؤمنين حت نحقق صدق الدعوة، ونقيم عليها البينة العادلة، أن نتعرف عل تلكَ السنن وطبيعةَ

والغايــاتِ والتوجهــاتِ بيــن المؤمنيــن المنــاهج ــبل، واختلاف باينــةَ الســاليفِ، وشراســةَ الأعــداء، ومالت الصــراع، وحجــم

والشرعية الواحدة الأسرة تحت ستار الطريق ف ۇحدة الأديان، وتوحيدِ الرايات والالتقاء ِفرية عل نقض افرين، حتوال

الدولية.

أيها المؤمنون، إنَّ دين اله‐الذي اصطفاه لنا ولا يعبدُ إلا به‐ يقتض أن يون‐جل شأنه‐حاكماً لا معقب لحمه، وأن

يوحدَ بالعبادة، وأن يفرد بالولاء، والبراءة والانخلاع من كل ما يعبدُ من دونه.

،الداخلية النصرِ المأمول، مع الحذرِ الشديدِ من العوائق لتحقيق الربانية دة، والأخذُ بالسننالع إعداد نا وجبومن ه

ودورها المنشود ،ظمبينها وبين غايتها الع تفتكُ بجسدِ الأمة، وتسلمها فريسةً سهلةً لأعدائها، لتحول الت والأمراضِ الفتاكة

المناطُ بها، بل المدقق ف تلك العوائق الداخلية، ليتيقن أنَّها الأساس المنيع، الذي تستمدُ منه العوائق الخارجية وجودها

مت نصر اله؟
الاتب : عبد العزيز الجليل

التاريخ : 6 مايو 2016 م

المشاهدات : 9754



وهيمنتها.

أن يرث موجوداً إل والباطل ون الصراعُ بين الحقأن ي البالغة، قدَّر وقض متهالشامل وح ه ‐عز وجل‐ بعلمهإنَّ ال

اله الأرض ومن عليها.

معشر المؤمنين، وأما عن طبيعة هذا الصراع: فسمته أنَّه حرب ضروس، لن يخمدَ لهيبها إل قيام الساعة.قال تعال: ((ولا

يزالُونَ يقَاتلُونَم حتَّ يردوكم عن دِينم انِ استَطَاعوا)) [البقرة: 217]، ولا يخف ما تحويه لفظة: (( ولا يزالُونَ )) من

الاستمرارية والبقاء دون انقطاع، ولهذا جاء الأمر واضحاً من العليم الحيم لأوليائه: ((وقَاتلُوهم حتَّ لا تَونَ فتْنَةٌ ويونَ

ِشر عل [الأنفال:39]، والفتنةُ لن تخلو منها الأرض، بل الساعةُ تقوم ((يرصلُونَ بمعا يبِم هنَّ الا فَاونِ انْتَهفَا هل لُّهك الدِّين

أهلها.

وكذلك أخبر نب له‐ صل اله عليه وسلم‐ بأنَّ: ((الخيل معقود ف نواصيها الخير إل يوم القيامة))[1].

هـذه السنةُ الربانية قد خص بها حشدٌ من النصوصِ المستفيضة حت بلغت حدَّ التواترِ اللفظ والمعنوي، وغدت من

المعلوم بالاضطرارِ من هذا الدين، وأصبح المذِّب بها مذِّباً بالدين، طاعناً عل ربِ العالمين، متبعاً غير سبيل المؤمنين.

وهذا من أبلغ الحجج والبراهين عل دحضِ افتراءاتِ العلمانيين و المنافقين ـ الذين وقفوا عل طريق جهنم، وأعلوا رايتهم

بالعالم اليوم قد انتهت، وحري الدينية وا إلينا ليقذفوهم فيها، الذين يزعمون ويفترون بأنَّ الحرببها للناسِ،، أن هلم لوِحينم

أجمع أن يجتمع تحت راية واحدة، وأن يونوا كالجسدِ الواحدِ المتجانسِ الشعورِ والإحساس، ولا تحول معتقداتهم دون هذا

والمحاريب، ولا تتعدى جدارها ولا تتخط العبادة هذه المعتقدات حبيسةَ القلوب، وحبيسةَ دور أن تبق البتة، بل يجب

حدودها.

ومن المعلوم أنَّ الخصوم ف حروبها تلجا إل ناصرٍ وول ومعين، تحتم بحماه، وتقهر بقوته، وتعتز بعزه،فاله ـ جل شأنه ـ

لم يرتض لأوليائه ناصراً سواه ولا ولياً دونه، ولا معيناً عداه، قال تعال: ((اله ول الَّذِين آمنُوا )) [البقرة: 257]، وقال

سبحانه: (( ذَلكَ بِانَّ اله مولَ الَّذِين آمنُوا وانَّ الْافرِين لا مولَ لَهم )) [محمد:11].

ومن هنا وجب علينا معشر المؤمنين، وأمةَ التوحيدِ أن نتوكل عل مولانا وناصرنا، ونع آثار أسمائه الحسن، وصفاته

العل، فنتعبدُ له بها، وتظهر ف القلوبِ آثارها، فتطمئن لوعدِِِ اله وتثق بنصره، حت ولو صال الباطل وانتفش ف وقتٍ من

الأوقات، فإنَّ المؤمن يوقن أنَّ ما قدَّره اله هو الخير، ويحوي ف طياته الرحمةُ والنعمة، وإن كان ظاهره الألم ُوالمشقة، ذلك

أنَّ رحمةَ اله سبحانه قد سبقت غضبه، وأنَّ الشر ليس إل اله عز وجل.

إنَّ معبود وول المؤمنين هو الجبار القوى: الذي لا يعجزه شء، العزيز فلا يغلبه شء، المتبر الذي تبر عن السوء والظلم،

عن علمه بسواء، لا يعز عنده والجهر ء، والسرعليه ش فلا يخف بولدها. العليم من الوالدة بعباده الذي هو أرحم الرحمن

بيمينه، والأرض مطويات فالسماوات :امه، القديروأح وقدره أفعاله ف يمالأرض، الح السماوات ولا ف ف ذرة مثقال

جميعاً قبضته يوم القيامة، ما قدَّره أولياؤه حق قدره فضلا عن أعدائه. المحيطُ بظلم الظالمين ومرِ الماكرين، لا يفُوتُه

شء، العل قد علا عل كل شء دونه وتحت قهره وغلبته.

يقول ابن القيم رحمه اله: "وكذلك اسمه السلام فإنَّه الذي سلم من العيوبِ والنقائص، ووصفُه بالسلام أبلغُ ف ذلك من

والشر، ومن التسمية الظلم من إرادة م سبحانهللهم، فس بذلك سلامةُ خَلْقه من ظُلمه بالسالم، ومن موجباتِ وصفه وصفه

به، ومن فعله، ومن نسبته إليه، فهو السلام من صفاتِ النقصِ وأفعالِ النقص، وأسماء النقص، المسلّم لخلقه من الظُلم،



ولهذا وصف سبحانه ليلةَ القدرِ بأنَّها سلام، والجنةُ بأنَّها دار السلام، وتحيةُ أهلها السلام، وأثن عل أوليائه بالقولِ السلام،

كل ذلك السالم من العيوب، وكذلك البير من أسمائه.

عن كل قاتل: المتعظمعن السيئات، وقال م بروء، وقال أيضاً: الذي تعن الس بربر: قال قتادة وغيره: هو الذي توالمت

عن كل براءته عزته العزةُ التامة، ومن تمام الذي له العزيز عباده. وكذلك اسمه عن ظلم بروء، وقال أبو إسحاق: الذي يس

سوء وشرٍ وعيب، فإنَّ ذلك يناف العزة التامة.

كذلك اسمه العل الذي علا عن كل عيبٍ وسوء ونقص، ومن كمالِ علوه أن لا يونَ فوقه شء، بل يونَ فوق كل شء.

ولا ف أسمائه وء ولا نقص، لا فولا س إليه شر نسبأن لا ي حمده مالله، فالحمدُ ك الحميد، وهو الذي له وكذلك اسمه

ء، فهو الخالقش لل الخالق بحانهس إليه، مع أنَّه والظلم والسوء ِنسبةَ الشر تمنع سنالح صفاته، فأسماؤه ولا ف أفعاله

للعبادِ وأفعالهم، وحركاتهم وأقوالهم.

منه لذلك، وهذا الجعل فاعلا هو الذي جعله بحانهس وء، و الربوالس الشر كان قد فعل عنه المنه القبيح والعبدُ إذا فعل

ف لما له موضعه ءالش قد وضع بهذا الجعل بحانهقبيح، فهو س شر فاعلا خير، والمفعول لُهعمةٌ وصواب، فجوح عدل

من العبدِ عيباً ونقصاً وشراً وهذا أمر مةٌ ومصلحة، وإن كان وقوعهوح حمدُ عليها، فهو خيري الت البالغة مةذلك من الح

معقول مشاهد.

ما خلقه كل ف العدل ،يمالح الجواد فهو المحسن ،موضعه ف إلا ءالش الذي لا يضع يموالح العدل بحانهس ومن أسمائه

وف كل ما وضعه.

فهو طارى ا الباطلوالأرض، وأم الذي قامت عليه السماوات الأصل ؛ لأنَّهللحق بأنَّ البقاء وتعال بحانهس هال وقد قض

بذْهدُ فَيبا الزمبحانه: ((فَا[الإسراء:81]، وقال س ((ًوقاانَ زَهك لاطنَّ الْبا لاطالْب قزَهو قالْح اءج قُلو)) :وزاهق، قال تعال

جفَاء واما ما ينْفَع النَّاس فَيمث ف ارضِ كذَلكَ يضرِب اله امثَال)) [الرعد:17].

ولن حمةَ اله عز وجل البالغة اقتضت أن يوجدَ الباطل لاختبارِ أوليائه، وإظهارِ آثارِ أسمائه الحسن، وصفاته العلا،

رلانْتَص هال شَاءي لَوكَ وذَل)) :ولا باطل، قال تعال ناك كفرن هعز وجل لم ي هال لو شاء حسناً، وإلا بلاء المؤمنين منه وليبل

منْهم ولَن ليبلُو بعضم بِبعضٍ))[محمد:4].

يقول الإمام ابن القيم رحمه اله تعال: "والرضا بالقضاء الون القدري، الجاري عل خلافِ مرادِ العبدِ ومحبته ـ مما لا

يلائمه، ولا يدخل تحت اختياره ‐ مستحب، وهو من مقاماتِ أهل الإيمان، وف وجوبه قولان، وهذا كالمرضِ والفقر، وأذى

الخلق له، والحر والبرد، والآلام ونحو ذلك.

والفسوقِ والعصيان، حرام الظُلم عنه ‐ كأنواع ويسخطه، وينه هال رهها يوالرضا بالقدرِ الجاري عليه باختياره‐ مم

يعاقب عليه، وهو مخالفةُ لربه تعال، فإنَّ اله لا يرضا بذلك ولا يحبه، فيف تتفق المحبةُ ورضا ما يسخطه الحبيب ويبغضه

؟ فعليك بهذا التفصيل ف مسألة الرضا بالقضاء.

فإن قُلت: كيف يريدُ اله سبحانه أمراً لا يرضاه ولا يحبه؟ وكيف يشاؤه ويوِنه؟ وكيف تجتمع إرادةُ اله له وبغضه وكراهيته

؟

قيل: هذا السؤال هو الذي افترق الناس لأجله فرقاً، وتباينت عنده طرقهم وأقوالهم.



فاعلم أنَّ "المراد " نوعان: مراد لنفسه، ومراد لغيره.

فالمراد لنفسه: مطلوب محبوب لذاته، ولما فيه من الخير، فهو مراد إرادةَ الغاياتِ والمقاصد.

مقصوده ذاته، وإنَّ كان وسيلةً إل بالنظرِ إل مصلحةً له مقصوداً للمريد، ولا فيه نفسه ونُ فلغيره: قد لا ي والمراد

،فيه الأمران: بغضه مراده، فيجتمع إل وإيصاله له من حيث إفضائه وذاته، ومراد نفسه من حيث له روهومراده، فهو م

وإرادته، ولا يتنافيان، لاختلاف متعلقهما، وهذا كالدواء المتناه ف الراهية، إذا علم متناوله أن فيه شفاءه، وكقطع العضو

ومحبوبه، بل العاقل مراده إل جداً إذا علم أنَّها توصله الشاقة المسافة بقاء جسده،وكقطع قطعه إذا علم أن ف المتآكل

يتف ف إيثارِ هـذا المروه وإرادته بالظن الغالب، وإن خَفيت عنه عاقبته، وطويت عنه مغبته، فيف بمن لا تخف عليه

العواقـب ؟ فهو سبحانه وتعال يره الشء ويبغضه ف ذاته، ولا يناف ذلك إرادته لغيره، وكونه سبباً إل ما هو أحب إليه

من فوته.

مثال ذلك: أنَّه سبحانه خلق إبليس، الذي هو مادةٌ لفسادِ الأديانِ والأعمال، والاعتقادات والإرادات، وهو سبب شقاوة العبيد،

وعملهم بما يغضب الرب تبارك وتعال، وهو الساع ف وقوع خلاف ما يحبه اله ويرضاه بل طريق وكل حيلة، فهو

ِللرب كثيرة ٍمحاب عليه، ومع هذا فهو وسيلةٌ إل ومقته، وغضب هال مسخوطٌ له، لعنه ،سبحانه وتعال ِللرب مبغوض

تعال، ترتبت عل خلقه، وجودها أحب إليه من عدمها.

٭ منها: أن تظهر للعبادِ قدرةَ الربِ تعال عل خلق المتضادات المتقابلات، وذلك من أدلِ الدلائل عل كمالِ قُدرته وعزته،

وسلطانه ومله، فإنَّه خلق هذه المتضادات، وقابل بعضها ببعض، وجعلها محال تصرفه وتدبيره وحمته، فخلو الوجود عن

بعضها باللية تعطيل لحمته، وكمال تصرفه وتدبير مملته.

٭ ومنها: ظهور آثار أسمائه القهرية، مثل ( القهار، والمنتقم، والعدل، والضار، وشديدُ العقاب،وسريع الحساب، وذي البطشِ

طبيعة لهم علك والأفعال كمال. فلابدَّ من وجودِ متعلقها، ولو كان الخلق والمذل) فإنَّ هذه الأسماء ،الشديد، والخافض

الملَك: لم يظهر أثر هذه الأسماء والأفعال.

٭ ومنها: ظهور آثارِ أسمائه المتضمنة لحلمه وعفوه، ومغفرته وستره، وتجاوزه عـن حقـه، وعتقه لمن شاء من عبيده، فلولا

خلق ما يره من الأسبابِ المفضية إل شهودِ آثارِ

هذه الأسماء، لتعطلت هذه الحم والفوائد، وقد أشار النب صل اله عليه وسلم إل هذا بقوله: (( لو لم تذنبوا لذهب اله

بم، ولجاء بقوم يذنبون فيستغفرون اله فيغفر لهم )) [2].

٭ ومنها: ظهور آثارِ أسماء الحمة والخبرة، فإنَّه سبحانه " الحيم الخبير " الذي يضع الأشياء مواضعها، وينزلها منازلها

وخبرته، فلا يضع متهوح علمه يقتضيها كمال منزلته، الت غير غيرِ موضعه، ولا ينزله ف ءالش بها، فلا يضع اللائقة

الحرمانُ والمنع موضع العطاء والفضل، ولا الفضل والعطاء موضع الحرمان والمنع، ولا الثواب موضع العقاب، ولا

العقاب موضع الثواب، ولا الخفض موضع الرفع، ولا الرفع موضع الخفض، ولا العز مان الذل، ولا الذل مان العز، ولا

يأمر بما ينبغ النه عنه، ولا ينه عما ينبغ الأمر به.

فهو أعلم حيث يجعل رسالته، وأعلم بمن يصلح لقبولها، ويشره عل انتهائها إليه ووصولها، وأعلم بمن لا يصلح لذلك

ويستأهله، وأحم من أن يمنعها أهلها، وأن يضعها عند غيرِ أهلها.



فلو قُدِّر عدم الأسباب المروهة البغيضة له لتعطلت هذه الآثار، ولم تظهر لخلقه، ولفاتت الحم والمصالح المترتبة عليها،

وفواتها شر من حصولِ تلك الأسباب.

فلو عطلت تلك الأسباب ‐لما فيها من الشرِ‐ لتعطل الخير الذي هو أعظم من الشرِ الذي ف تلك الأسباب، وهذا كالشمسِ

تعطيلها ـ لئلا بها من الشرِ والضرر، فلو قُدر أضعاف ما يحصل ما هو أضعاف فيها من المصالح الت والمطرِ والرياح

يحصل منها ذلك الشر الجزئ ـ لتعطل من الخيرِ ما هو أعظم من ذلك الشرِ بما لا نسبةَ بينه وبينه.

٭ ومنها: حصول العبودية المتنوعة الت لولا خلق إبليس لما حصلت، ولانَ الحاصل بعضها لا كلها، فإنَّ عبوديةَ الجهادِ

من أحبِ أنواع العبودية إليه سبحانه، ولو كان الناس كلهم مؤمنين لتعطلت هذه العبودية وتوابعها: من الموالاة فيه سبحانه،

والمعاداة فيه، والحبِ فيه والبغضِ فيه، وبذلِ النفسِ له ف محاربة عدوه، وعبودية الأمرِ بالمعروفِ والنه عـن المنر،

وعبودية الصبرِ، ومخالفة الهوى، وإيثارِ محابِ الربِ عل محابِ النفـس.

٭ ومنها: عبودية التوبة، والرجوع إليه واستغفاره، فإنَّه سبحانه يحب التوابين ويحب توبتهم، فلو عطّلت الأسباب الت يتاب

منها لتعطلت عبوديةُ التوبة والاستغفار منها.

٭ ومنها: عبودية مخالفة عدوه، ومرا غمته ف اله، وإغاظته فيه، وه من أحبِ أنواع العبودية إليه، فإنَّه سبحانَه يحب من

وليه أن يغيظَ عدوه ويراغمه ويسوءه، وهذه عبوديةٌ لا يتفطن لها إلا الأكياس.

٭ ومنها:أن يتعبدَ له بالاستعاذة من عدوه، وسؤاله أن يجيره منه، ويعصمه من كيده وأذاه.

بعدوه يشتدُّ خوفهم وحذرهم إذا رأوا ما حل ٭ ومنهـا: أن عبيده

بمخالفته وسقوطه من المرتبة الملية، إل المرتبة الشيطانية، فلا يخلدون إل غرورِ الأمل بعد ذلك.

عبادات القلوبِ والجوارح فأكثر ،والمخالفة مشروطٌ بالمعاداة ومعاداته، الذي حصوله مخالفته ٭ ومنها: أنَّهم ينالون ثواب

مرتَّبةً عل مخالفته.

٭ ومنها: أنَّ نفس اتخاذه عدواً من أكبرِ أنواع العبودية وأجلّها. قال اله تعال: (( انَّ الشَّيطَانَ لَم عدُو فَاتَّخذُوه عدُواً ))

[فاطر:6]، فاتخاذه عدواً أنفع شء للعبد، وهو محبوب للرب.

الخطبة الثانية:

إنَّ الحمد له نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذُ باله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده اله فلا مضل له،ومن

يضلل فلا هادي له، وأشهدُ أن لا إله إلا اله وحده لا شريك له وأشهد أن محمداً عبده ورسوله ‐صل اله عليه وسلم‐

تسليماً كثيراً.

٭ أيها الأحبة: إنَّ الطبيعةَ البشريةَ مشتملةٌ عل الخيرِ والشر، والطيبِ والخبيث، وذلك كامن فيها كمونَ النارِ ف الزناد،

فخُلق الشيطان مستخرجاً لما ف طبائع أهل الشرِ من القوة إل الفعل، وأرسلت الرسل تستخرج ما ف طبيعة أهل الخيرِ من

القوة إل الفعل، فاستخرج أحم الحاكمين ما ف قوى هؤلاء من الخيرِ الامن فيها، ليترتب عليه آثاره، وما ف قوى أولئكَ

من الشرِ، ليترتب عليه آثاره، وتظهر حمته ف الفريقين، وينفذُ حمه فيهما، ويظهر ما كان معلوماً له مطابقاً لعلمه السابق.

قد بلغَ أشده، وأنَّ ملل والباطل عصرنا الحاضر وما فيه من الصراعاتِ،يجدُ أنَّ الصراعَ بين الحق ف اليوم إنَّ المتأمل



الفرِ قد جمعت كل إمانياتها ضدَّ عدوٍ واحدٍ، ألا وهو الإسلام ودعاته الصادقون الذين يصفونهم تارةً بالمتطرفين، وتارةً

بالأصوليين، وتارةً بالإرهابيين.

العالم النظام سمما ي ونشوء ،الســنواتِ الأخيرة، وبالذات بعد أحداثِ الخليج ظهرت ف للأحداثِ الت وإنَّ المراقب

الجديد النظام العالم الجديد: هذا المصطلح الذي يحمل ف طياته الثيرِ من الخبثِ والمرِ للإسلام والمسلمين – قد

ظهورِ الإسلام الدءوب لمنع بالمسلمين، والعمل ايةالن فرِ من اليهودِ والنصارى والشيوعيين، لزيادةاصطلح عليه أئمةُ ال

راية تحت ‐اختلافِ ملله عل – بأسره ونَ العالمالمنشود. ومضمونُ هذا المصطلح: أن ي دوره مسيطراً ومهيمناً لأداء

عل لم تتحد إلا الأمم المتحدة – الت ستار رايةُ الصليبِ تحت ه وضوح لويعادي من أجلها، وتلك الرايةُ ب يوال واحدة

ضــربِ الإسلام وتمزيــق أهلــه، وإعلاء رايــة الفــرِ والطغيــان – والقــائمون علــ رأسِ هــذا النظــام مــن اليهــودِ والنصــارى

والمشركين، لهم حق الحم والقراراتِ والفصل ف شت المنازعاتِ والخصوماتِ بين كافة الدولِ والملل والمجتمعات،

املة، والطاعةُ المطلقةُ لتلك الطائفةأجمع الانصياعُ التام والعبوديةُ ال العالم التعقيبِ عليها من أحد، بل عل دونَ حق

الحاكمة.

وأما عن حم هذا النظام الخبيث: فمن المعلوم بالاضطرارِ من الدين: أنَّ كل ما عبدَ من دونِ اله فهو طاغوت، وهذا الحدُّ

متوفر ف هذا النظام الخبيثِ، لاستباحته حق التشريع، وسن القوانين والحم بما شاء من غيرِ تقيدٍ أو امتثالٍ لحدودِ اله

عدي بن حاتم – رض ذلك: حديث عل وأصلها، والدليل العبادة وهذا هو لب ،r وسنةَ رسوله كتابه حدَّها ف الت ،بحانهس

اله عنه – عندما أقسم باله للنب صل اله عليه وسلم أنهم – أي أهل التاب – ما وقعوا ف عبادة الأحبارِ والرهبان،

م الحلالحرموا عليم الحرام، ويحلوا لولبها، فقال: ((ألم ي العبادة ه عليه وسلم بوجودِ أصلال صل النب فاحتج

((هونِ الد ناباً مبرا مانَهبهرو مهاربحاتَّخَذُوا ا)) :حقهم وقال القرآن ف .:((م إياهمفتلك عبادت)) :قال .فاتبعتموهم)) قال: بل

[التوبة:31].

فتلك الأمةُ عندما أنزلت أحبارها ورهبانَها منزلةَ ربها ف التحليل والتحريم والتشريع من دونه، خرجت بذلك عن عبادة ربها

إل عبادة الأحبارِ والرهبان، فيف بمن يتخذُ أحبار ورهبانَ، وأئمةَ الفرِ لملة لا يدين بها أرباباً من دونِ اله ؟!!

ُوالبراءةُ من هذا الطاغوت، والانخلاع فرال أن يعلن مسلم كل عل من هذا الطاغوت: فيجب فرِ والبراءةال ا عن كيفيةأم

من طاعته ف شريعته امتثالا لقوله تعال: ((فَمن يفُر بِالطَّاغُوتِ ويومن بِاله فَقَدِ استَمسكَ بِالْعروة الْۇثْقَ لا انْفصام لَها))

هؤمنوا بالفروا به ويي أبداً حت لهم العداوةُ والبغضاء ظهرادِ هذا الطاغوت، ويبعادي عي هذا حت ف[البقرة: 256] ولا ي

هونِ الد ندُونَ مبا تَعممو مْنم آءرنَّا با هِممقَوذْ قَالُوا لا هعم الَّذِينو يماهربا نَةٌ فسةٌ حوسا مَل انَتقَدْ ك)) :وحده، قال تعال

نكُ لَكَ ملما امنَّ لَكَ ورتَغْفس بِيه يماهربا لقَو ا دَهحو هنُوا بِالمتُو َّتداً حبا اءغْضالْبةُ ودَاوالْع مَنيبنَنَا ويدَا ببو مِنَا بفَرك

اله من شَء ربنَا علَيكَ تَوكلْنَا والَيكَ انَبنَا والَيكَ الْمصير)) [الممتحنة:4].

تتسم بسمتين رئيسيتين هما:

عن الموقفِ منه بحدثٍ ويبحث يسمع الأحداثِ لا يفتا لهذه حدِ أنَّ المتابع تصحبها، إل ١- التسارع الشديدُ والمفاجآت الت

إلا وتفاجئه أحداث اخرى تنسيه أو تُشغله عن الحدثِ الأول.

م المستهدفون بالدرجةوأنَّ المسلمين فيها ه ،الإسلامية المنطقة ف الأحداثِ ‐ إن لم نقُل كلَّها ‐ تقع هذه ٢- إنَّ أغلب

.الأول



عز وجل، كما سبق هها اليعلم مةافرين ـ لحفرِ والقد رجحت فيه قــوةُ ال الأخيرة الآونة ف إنَّ هذا الصراعُ الذي نعيشه

أن بينّا ‐ فاستباحوا بذلك ديار المسلمين ودماءهم وأعراضهم، وبلغَ المسلمون من الذلة والمهانة واستخفافِ أعدائهم بهم ما

لا يعلمه إلا اله عزوجل.

وف ظل هذه الحملة الشرسة عل ديارِ المسلمين ودينهم وأعراضهم صار الثير من الدعاة إل اله عز وجل يتساءلون مع

بعضهم أو مع أنفسهم.

أمر هذا الدين؟ مت ههمغيور، ي مسلم كل لةكل تحت الطويل، الذي ناء هذا الليل ينجل ؟ مت أن تنقشع المهانة أما آنَ لهذه

يبزغُ فجر الإسلام ؟ وبشل عام ظهر سؤال كبير، ألا وهو ذاكَ السؤال الذي سأله الرسول له والذين آمنوا معه، بعدما

اصابتهم البأســاء والضراء وزُلزلوا فقالوا: مت نصر اله؟

اءرالضو اءساالْب متْهسم ملقَب نا مخَلَو الَّذِين ثَلم متاا يلَمنَّةَ ونْ تَدْخُلُوا الْجا تُمبسح مهذه الحـالـة: ((ا يح ه تعالقال ال

وزُلْزِلُوا حتَّ يقُول الرسول والَّذِين آمنُوا معه متَ نَصر اله الا انَّ نَصر اله قَرِيب)) [البقرة:214].

لأنَّ الموعدَ قريب إن شاء اله ((الا انَّ نَصر اله قَرِيب))، ولن المهم هو الطريق المؤدي إليه.

أسأله سبحانه أن يلهمنا رشدنا وأن يرزقنا السداد ف القولِ والعمل.

 

..................................................................

[1] أخرجه البخاري ف الجهاد (2850)، وف المناقب (3644).

[2] رواه أحمد بنحوه (1/289)، وله شواهد ف السلسلة الصحيحة (970).

 

 

 

رابطة علماء المسلمين

المصادر:


