
لا هذا ولا ذاك. العفو ف حالتنا الراهنة ‐ونحن ف أصل المعركة‐ عجز وحماقة، والذبح مثْلةٌ محرمة لا تجوز. وهل يلزم أن

نعفو أو نذبح؟ أين بقية الخيارات؟

-1-

لنقرب السؤال بمثال: لو أن ثوارنا أسروا مقاتلين من العصابات الرافضية والطائفية الت تقاتلنا وترتب أنواع الجرائم

خلوا سبيلهم ويقولوا: اذهبوا فأنتم الطلقاء؟ لو فعلوا ذلك لن يلبث أولئك الطلقاء أن يعودوا إلوالموبقات، فهل يصلح أن ي

قتالنا من جديد، فلا يصح إطلاقهم عقلا ولا شرعاً. هؤلاء إما ان يقتَلوا جزاء إجرامهم، أو يقايضوا فنستخرج بهم بعض أسرانا

من سجون النظام.

نحن نخوض اليوم حرباً وجودية، بمعن أننا نقاتل دفاعاً عن حقنا ف الوجود، فإما أن نون أو لا نون، وف هذا المقام لا

يطلَب منا العفو، بل يطلَب منا ‐تفضلا منا وانسجاماً مع ديننا وأخلاقنا‐ ف حالة القوة والقدرة بعد التمين والانتصار.

ر جمهوركل حال، ومن هنا استن مطلوبةٌ من المسلم واجبةٌ عليه ف انعدام الرحمة، فه انعدام العفو لا يقتض نل

المسلمين وعامة السوريين الذين يملون فطَراً سوية وفهماً صحيحاً لدينهم العظيم وسيرة نبيهم الريم الرحيم عليه أفضل

الصلاة والتسليم، استنر هذا الجمهور حادثةَ الذبح الأخيرة، رغم أن هذا الجمهور نفسه يفرح كلما قرأ خبراً عن خسائر

هل نذبح أعداءنا إذا قَدَرنا عليهم، أم نقول لهم: اذهبوا فأنتم الطلقاء؟
الاتب : مجاهد مأمون ديرانية

التاريخ : 22 يوليو 2016 م

المشاهدات : 6174



العدو، ويزداد فرحه كلما زاد عدد القتل من الأعداء.

-2-

إن الرحمة فضيلة واجبة عل المسلم ف كل حال، أما العفو فإنه سلوك مشروط، فهو فضيلة مندوبة إذا نشأ عنها خير ولم

ينشأ ضرر، كالعفو عن قاتل ارتب جريمته ف حالة جنون مؤقت فقدَ فيها السيطرة عل نفسه، وهو ف الأصل مسالم

وديع، أما إن كان الجان مجرماً متمرساً ف الإجرام وغلب عل الظن أن يعود إل إجرامه إذا عف عنه وأطلق سراحه

فيون القصاص وترك العفو أفضل ف تلك الحالة، وف هذا المعن يقول ابن تيمية: "إن العفو إحسان، والإحسان لا يون

وعل .ن إحساناً ولا عدلان هذا الإحسان شراً وفساداً أو ظلماً لم ييخلو من الظلم والشر والفساد، فإذا تضم إحساناً حت

هذا فإذا كان القاتل ممن عرف بالشر والفساد فإن القصاص منه أفضل". انته كلامه رحمه اله.

لذلك قرر العلماء أن قاطع الطريق يقتَل وجوباً ولا يعف عنه إذا قتل الناس، ولو عفا عنه ول المقتول؛ قال ابن المنذر:

"أجمع عل هذا كل من نحفظ عنه من أهل العلم". وذهب مالك إل الغاية ف الاحتراز من الشر الراجح فقال ما معناه: إذا

قطع الرجل الطريق فظفر به الإمام ورآه جلْداً ذا رأي قتلَه ولو لم يقتل أحداً من الناس، لأن مثله لا يؤمن إذا تُرك أن يستمر

ف الحرابة والإجرام.

وهذا كله ينطبق عل أعداء الثورة الذين يرتبون كبائر الجرائم والموبقات صباح مساء، من العصابات الطائفية والرافضية

والأجهزة الأمنية لنظام الأسد؛ هؤلاء كلهم لا يقول إنّ العفو عن أحدٍ منهم فضيلةٌ إلا أحمق ولا يطالب بإطلاقهم وتركهم إذا

قُدِر عليهم أحدٌ من العقلاء.

-3-

مع إقرارانا بل ما سبق إلا أنه لا يبرر الذبح والتمثيل والتعذيب، فإن تلك الممارسات كلها محرمة ف ديننا الذي قيدَنا بقيود

أخلاقية صارمة، حت ف الحرب الت نخضوها دفاعاً عن أنفسنا وعن دين الإسلام. لقد أوجب الإسلام القتل ف حالات

معينة عل المسلم وغير المسلم، لنه اشترط دائماً أن يون بأسهل طريقة وبلا ألم أو تمثيل. ويدخل ف هذا الشرط من

استحق القتل من الأسرى بعد القدرة عليه، وذلك لعموم حديث شدّاد بن أوس الذي أخرجه مسلم: ثنتان حفظتهما عن رسول

اله صل اله عليه وسلم: "إن اله كتب الإحسان عل كل شء، فإذا قتلتم فأحسنوا القتلة وإذا ذبحتم فأحسنوا الذبح، وليحدّ

أحدكم شفرته وليرِح ذبيحته".

وف حديث أب داود وصححه ابن حبان: إنّ أعف الناس قتلةً أهل الإيمان". قال الشارح ف "عون المعبود": "أي أرحمهم من

لا يتعدى ف هيئة القتل من تشويه المقتول وإطالة تعذيبه، لما جعل اله ف قلوبهم من الرحمة والشفقة لجميع خلقه، بخلاف

أهل الفر". من هنا قال ابن تيمية ف الفتاوى: "القتل المشروع هو ضرب الرقبة بالسيف ونحوه لأن ذلك أروح أنواع القتل"،

قتل ما يجوز قتله من الناس والدواب هو إزهاق نفسه عل م": "الإحسان فجامع العلوم والح" ومثله ما قاله ابن رجب ف

أسرع الوجوه وأسهلها من غير زيادة ف التعذيب".

وما أجمل ما قاله ‐ف هذا المعن‐ المناوي ف "فيض القدير": "هم أرحم الناس بخلق اله وأشدّهم تحرياً عن التمثيل

والتشويه بالمقتول وإطالة تعذيبه، إجلالا لخالقهم وامتثالا لما صدر عن نبيهم من قوله: إذا قتلتم فأحسنوا القتلة. بخلاف أهل

الفر وبعض أهل الفسوق ممن لم تَذُق قلوبهم حلاوة الإيمان واكتفوا من مسماه بلقلقة اللسان واشربوا القسوة حت أبعدوا

عن الرحمن. وأبعدُ القلوب من اله القلب القاس، ومن لا يرحم لا يرحم".



الخلاصة

أ‐ علينا أن نفرق بين قيمة "العفو" وقيمة "الرحمة"، وكلتاهما من القيم الإسلامية النبوية العظيمة، لن الناس يخلطون بينهما

ف كثير من الأحيان، فيظنون أن الامتناع عن العفو (لمانع راجح) يستلزم الانتقال من الرحمة إل القسوة.

سبيل مقاتل ون العفو عندها سذاجة مفضولة، كأن نخلإن الحزم يصبح أحياناً واجباً لتحقيق المصلحة ودفع الضرر وي

العصابات الطائفية ليستمروا ف الإجرام، ومنه أن يترك أردوغان العملاء المخربين بلا عقاب، فلا يلبثوا أن يرروا الانقلاب

ويدمروا البلاد. ذلك كله ‐لو حصل‐ عجز وضعف لا يليقان بعاقل، فضلا عن مسلم. إنما يون العفو بعد القوة والقدرة

والتمين، مع نظر القائد أو الإمام وغلبة يقينه أن العفو عندئذ لا يجلب ضرراً عل الجماعة ولا عل أفرادها. فالعفو سلوك

نسب متغير، أما الرحمة فإنها قيمة مطلقة مطلوبة من المسلمين ف كل حال.

ب‐ لا أحد يعترض عل قتل الأعداء المحارِبين، بل إن إفناءهم جميعاً أمنية نتمناها كلنا بلا جدال. كم مقاتلا من الأعداء قتله

ثوارنا ففرحنا لمقتلهم وخلاص الدنيا من شرهم؟ كثيرون. إنما نعترض عل المثْلة الت نهانا عنها نبينا الريم صل اله عليه

وسلم (ف الحديث الصحيح الذي أخرجه البخاري) ونعترض عل حز الرؤوس الذي يدخل ف المثلة الممنوعة كما ذكر أهل

العلم، ونذكر إخواننا المجاهدين الصادقين ف سوريا أن الذبح لم يعرف ف الصدر الأول إلا عن الخوارج قاتلهم اله. فهل

تقتدون بالخوارج أم تقتدون برسول اله وبصحابة رسول اله؟

مهما فعل أعداؤنا ومهما ارتبوا من موبقات فإن لنا خلقاً يردعنا وديناً يمنعنا من مجاراتهم ومحاكاتهم ف الوحشية

والإجرام. قدوتهم خمينية وقدوتنا محمدية، شتان بين خمين مجرم ضال كذاب ونب كريم رحيم عظيم.

*   *   *

ملحق

أصدرت هيئة الشام الإسلامية قبل ثلاث سنوات فتوى موسعة شاملة ف حم الذبح والتمثيل، استفدت منها ف كتابة هذه

المقالة ونقلت منها بعض النصوص، وأوص إخوان المجاهدين ف سوريا جميعاً بقراءتها والاستفادة منها، وه عل هذا

الرابط:

http://islamicsham.org/fatawa/1990

وبهذه المناسبة أحب أن ألفت نظر إخواننا قادة الفصائل والتائب كلها إل أهمية الفتاوى الت أصدرتها الهيئة خلال

سنوات الثورة الخمس ثم جمعتها ف كتب واحد، فقل أن يحتاج المجاهد إل فتوى ف نازلة من نوازل الثورة إلا وجد

جوابها ف تلك المجموعة الفريدة من الفتاوى المحمة المؤصلة، لذلك فإنن أقترح أن تون دراستُها جزءاً من برنامج

التوين العلم والتربوي للمقاتلين جميعاً، فإن العلم منجاة من الزلل. الفتاوى كلها مجموعة عل الرابط التال، وبعده رابط

لتاب الفتاوى ف طبعته الثانية (وهو لا يشمل الفتاوى الأخيرة الت صدرت بعد صدور التاب)

http://islamicsham.org/fatawa

http://islamicsham.org/versions/796

 

 

http://islamicsham.org/fatawa/1990
http://islamicsham.org/fatawa
http://islamicsham.org/versions/796


 

الزلزال السوري

المصادر:


