
كنت أنظر إل واقع المسلمين وما عندهم من خلاف وافتراق، وأتوجع لهذا الواقع المؤلم، ف الوقت الذي نرى فيه الأمم

الأخرى تجتمع بعد افتراق، وتتجاوز خلافاتها الدينية، واللغوية، وصراعاتها التاريخية، والعرقية، حت أضحوا أمة واحدة،

يهابهم القريب والبعيد، ونحن هنا لا تحدث انتخابات جديدة إلا صنعت انقساما واحترابا جديدًا، ولا يستجدُّ أمر إلا افترقنا

وتنازعنا من جرائه، حت أصبح اجتماع اللمة أشبه بالوهم الذي لا يمن تحقيقه، لولا ما نراه هناك رأي العين!

 

وربما قيل: هذا بسبب البعد عن الدين، وهذا حق؛ فإن ديننا يأمر بالاجتماع وينه عن التنازع، ولن ما بال الفار اجتمعت

كلمتهم، والمسلمون وف مقدمتهم المتدينون، كل حزب بما لديهم فرحون؟!

ومما لاحظته أن المتدين مع قلة الفقه أبعد عن الاجتماع من غير المتدين! فإن المتدين ينازعك ويفارقك ويحاربك باسم

الدين، فإذا دعوته للاجتماع، كأنما تراوده عن دينه، وهو يرر ف نفسه: «ودوا لَو تُدْهن فَيدْهنُونَ» [ القلم: 9].

ومن المؤلم جدا حين ترى دعاةَ اتباع الدليل سببا ف التنازع والافتراق، فترى الجالية المسلمة الصغيرة ف بعض البلدان،

لهم أكثر من عيد، ولا يستطيعون أن يجتمعوا عل عيدٍ واحد بحجة الراجح والمرجوح.

لا يمن أن تون المشلة ف اتباع الدليل، بل هو الشفاء والعافية.. ولن أين المشلة إذن؟!

هوا اليعطالة، وتوجع منها، يستشعر عظمة القرآن حين قرن بين عبادة الاتباع، وعبادة الاجتماع: «وإن من عايش المش

«مرِيح بتَذْهوا فَتَفْشَلُوا وتَنَازَع و ولَهسرو

[الأنفال: 46].

ما أعظم القرآن، حين قرن بينهما ف آية واحدة. مشلتنا إذن أننا بذلنا جهودا كبيرة ف بيان الطريقة (لعبادة الاتباع)؛ كيف

تبحث عن الدليل، وكيف تتحقق من صحته، وكيف ترجح، وكيف تصحح. بينما لم نبذل جهودا مماثلة ف بيان الطريقة

(لعبادة الاجتماع)؛ كيف تصنع حين تلتق بقوم آخرين يرجحون ما لا ترجحه، ويصححون ما لا تصححه، ومت تترك

ترجيحك الخاص رعاية لحق الاجتماع، ومت تترك الاجتماع رعاية لحق الاتباع.

يتعبدون له بالتنازع والتفرق!
ه مرزوق القرشاتب : عبد الال

التاريخ : 2 إبريل 2014 م

المشاهدات : 8651



فالتنازع إذن ليس بسبب الاتباع، بل لتقصيرنا ف فقه الاجتماع. إن غاية ما صنعوه وقالوه هو الحث عل الاجتماع، دون أن

يون ذلك وفق منهج وآليات واضحة، كما لو اكتفوا بالمواعظ باتباع الدليل دون تخريج العلماء القادرين عل معرفة الدليل

والتحقق من ثبوته.

ليتنا نتعلم من صلاة الجماعة، ونحن نمارس فيها (فقه الاتباع) مقرونا (بفقه الاجتماع)، ثم ما نلبث أن نغادر هذا الفقه حين

نُسلّم من صلاتنا!

ألا يأت المسبوق ف صلاته، فيلحق بالإمام، ويزيد ف صلاته وينقص منها بسبب متابعته للجماعة= ما لو فعله منفردا

لبطلت صلاته بإجماع العلماء؟!

مثال ذلك: لو أدرك المسبوق الجماعةَ ف الركعة الثانية، فإن الإمام مع جماعته سيجلسون للتشهد الأول بعد ركعتهم الثانية،

ويجلس معهم هذا المسبوق مع أنه لم يصل إلا ركعة واحدة، ولا يسوغ له غير ذلك.

لو فعلها (المصل المنفرد) ذاكرا عالما، فجلس للتشهد بعد ركعته الأول؛ بطلت صلاته باتفاق الفقهاء، ومع هذا فإنه يفعل

حال الجماعة ما لا يجوز له فعله حال الانفراد، رعايةً لحق الاجتماع. حينما ضعف هذا الفقه (فقه الاتباع وفقه الاجتماع) ف

العصور المتأخرة، وصل بهم الحال إل افتراقهم ف الجماعات، وأصبح ف المسجد الحرام مقام ومحراب لل مذهب!

ثم صححت والحمد له هذه الفُرقة والتفرق ف صلاة الجماعة، وبقيت ف مناح الحياة لم تُصحح.

إن هذا الموضوع يمثل عقدة مركزية ف حياتنا الإسلامية، ويستحق مزيدا من البحوث العلمية، الت تتجاوز الوعظ إل تتبع

الأسئلة المشلة، وبناء النظرية والمنهج ف فقه الاجتماع.

وبسبب غياب الرؤية الواضحة الت تنطلق من التاب والسنة أصبحنا نرى من يتعبد له بالتنازع وهو عند نفسه يستمسك

بالدليل ويصر عل الراجح.

هل أصبح التنازع دينًا نتقرب به إل ربنا؟! نعم، هو كذلك ف مفاهيمنا الخاطئة، ونُسم ذلك بغير اسمه.

الإسلام اليوم

المصادر:


