
يتحدث القرآن عن أناس ناعياً عليهم وموبخاً لهم لأنهم لايتدبرونه ويقفلون عقولهم وقلوبهم عن النظر ف آياته وما فيها من

الهدى والنور، وما فيها من خير لسعادة الإنسان.

قال تعال: (أفلا يتدبرون القرآن أم عل قلوب أقفالها) (محمد / 24 ) ، وقال تعال : (إن هذا القرآن يهدي للت ه أقوم)

(الإسراء / 9)

وقد امتن اله سبحانه عل العرب والناس أجمعين بأنه أنزل هذا القرآن بلسان عرب مبين، لأن هذه اللغة الشريفة ه من

الاتساع والدقة ما يؤهلها لتستوعب المضامين العقدية والأوامر الإلهية، قال تعال: (إنا أنزلناه قرآناً عربياً لعلم تعقلون)

(يوسف / 2)

فهو شرف لمن نزل القرآن بلغتهم وهو مسؤولية أيضاً عليهم أن يحملوها، ولعل الناس بمجموعهم يعقلون أهمية هذه اللغة

لمعرفة مقاصد القرآن لإصلاح البشر.

لاشك أن العرب يوم نزول هذا القرآن كانوا أقرب فطرة وأجود سليقة لفهم الآيات الت تتنزل عل محمد صل اله عليه

وسلم ومراد اله منها.

ك نفهم القرآن
الاتب : محمد العبدة

التاريخ : 29 يوليو 2015 م

المشاهدات : 7759



الأصل ف ألفاظ القرآن أن تحمل عل المعان الشرعية ابتداء ثم العرفية ثم اللغوية.

فعندما تذكر الصلاة أو يذكر الصوم والحج فإنها تحمل عل العبادات المعروفة، وإن كانت الصلاة ف اللغة تعن الدعاء،

والصيام يعن الإمساك، والحج يعن القصد، إلا إذا كانت هناك قرينة تدل عل المعن اللغوي كقوله تعال: (خذ من أموالهم

صدقة تطهرهم وتزكيهم وصل عليهم) التوبة/103، فالصلاة هنا تعن الدعاء، والدليل ما جاء ف الحديث (اللهم صل عل آل

أب أوف) صحيح البخاري

ء آخر، مثل قوله تعالش إلا إذا كان السياق يدل عل الشرع الجهاد والهجرة، فالأصل هو المعن وكذلك يقال ف

(وجاهدهم به) أي بالقرآن والدعوة إل الإسلام.

وبعض المصطلحات يجب أن تحمل عل معهود العرب من الخطاب، فقوله تعال (حرمت عليم الميتة والدم ولحم

الخنزير) لايعن حل شحم الخنزير كما توهم بعض الناس، لأن اللحم إذا أطلق ف اللغة فإنه يشمل الشحم أيضاً.

ومثال آخر: وهو أن العرب تقول: أحبك ما تعاقب الليل والنهار أي أبداً، فقوله تعال (خالدين فيها ما دامت السموات

والأرض) تعن الخلود الدائم أي التأبيد، فلا يعن إذا زالت السماوات والأرض أن ليس هناك خلود، بل هو التأبيد حسب لغة

العرب.

ولا تفسر بعض اللمات ف القرآن عل المصطلحات الحادثة، فالقرية تأت ف القرآن بمعن المدينة ولنها اليوم تعن البلدة

صدقة التطوع فقط، والول تعن العرف الفقه نها فالزكاة وأحياناً صدقة التطوع، ول القرآن تعن الصغيرة، والصدقة ف

ف القرآن يعن الناصر والمساعد والمقرب والمحب ولنها ف عرف الصوفية تعن صنفاً من الناس يعتقدون بظهور

الخوارق عل أيديهم وليس هذا مقصد القرآن.

ومن أساليب القرآن أنه يذكر شيئاً ولا يذكر المقابل له لوضوحه من خلال السياق.

فقوله تعال (وجعل لم سرابيل تقيم الحر) ولم يذكر البرد وذلك للعلم به من باب التنبيه، فإذا امتن عل العباد بما يق الحر

فما يق البرد أعظم، وهذا كما جاء ف الحديث (من اغبرت قدماه ف سبيل اله) البخاري, يقال: فالوحل والثلج أعظم (1).

وقد تفهم الآية من خلال ما يسم مفهوم المخالفة كقوله تعال (ذلك التاب لا ريب فيه هدى للمتقين) (البقرة /2) أي أن غير

المتقين ليس هدى لهم، كما صرح بذلك ف آيات أخر (قل هو للذين آمنوا هدى وشفاء والذين لا يؤمنون ف آذانهم وقر وهو

عليهم عم) (فصلت/ 44)

وقوله (وننزل من القرآن ما هو شفاء ورحمة للمؤمنين ولايزيد الظالمين إلا خسارا) (الإسراء/82)، والخسار هو الهلاك،

فالقرآن يوفر للإنسان ما يؤدي إل نقيض الفر، والظالم هو الذي يسمع القرآن ومع ذلك يستمر ف كفره، وإذا كان الفر

خسارة فإن الاطلاع عل القرآن مع الإصرار عل الفر يزيد تلك الخسارة.

والمقصود بالهدى هنا هو الهدى الخاص الذي هو التوفيق للإنسان لاتباع دين الحق، وليس الهدى العام الذي هو ايضاح

الحق، فهذا مبذول لل الناس كما قال تعال (فأما ثمود فهديناهم فاستحبوا العم عل الهدى) فصلت / 17 أي بينا لهم

طريق الهدى وطريق الضلال فاختاروا طريق الضلال.

وقد تأت اللمة ف القرآن إل جانب كلمة أخرى كأنها معها وه غير متصلة بها، ومن لم يمعن النظر يحسب أن جزأي

اللام متصلان لفظاً ومعن لشدة الانسجام بينهما، قال تعال: (قالت امرأة العزيز الآن حصحص الحق أنا راودته عن نفسه



وإنه لمن الصادقين) ‐ هذا من كلام امرأة العزيز ‐ ثم أت بعده (ذلك ليعلم أن لم أخنه بالغيب وأن اله لا يهدي كيد

الخائنين) وهذا من كلام يوسف عليه السلام ،‐ هذا أحد أوجه التفسير (انظر تفسير ابن عطية)‐.

وكذلك قوله تعال حاكياً قول ملة سبأ (قالت إن الملوك إذا دخلوا قرية أفسدوها وجعلوا أعزة أهلها أذلة) ‐ هذا من كلام

(انظر أضواء البيان للشيخ الشنقيط) .ه تعالة سبأ ‐ ثم تتمة الآية (وكذلك يفعلون) وهذا قول المل

وقد تأت إرشادات القرآن معتبرة الأعراف القائمة بين الناس ..

قال الشيخ عبد الرحمن بن سعدي: "إن القرآن يجري ف إرشاداته مع الزمان والمان والأحوال الراجعة للعرف، فإن اله أمر

عباده بالمعروف وهو ما عرف حسنه شرعاً وعقلا وعرفاً ، ونهاهم عن المنر وهو ما ظهر قبحه شرعاً وعقلا وعرفاً، وأمر

الوالدين ولم يعين لعباده نوعاً خاصاً من الإحسان ليعم كل ما تجدد من الأوصاف، وكذلك قوله تعال بالإحسان إل

(وعاشروهن بالمعروف) أي العرف المعتاد عند الناس ف كل بلد وحسب أحوالهم المعيشية، وقال تعال (وكلوا واشربوا ولا

تسرفوا) الأعراف / 31، وقال: (يا بن آدم قد أنزلنا عليم لباساً يواري سوآتم وريشاً) الأعراف / 26 فقد أباح لعباده الأكل

والشرب واللباس ولم يعين شيئاً من الطعام والشراب واللباس، وهو يعلم أن هذه الأمور تختلف باختلاف الأزمان والأمنة

، فتتعلق بها الإباحة حيث كانت، وكذلك قوله تعال (وأعدوا لهم ما استطعتم من قوة) فهذا يتناول كل قوة وف كل وقت

حسب ما يليق به"(2).

 

-----------------------
1-  انظر : ابن تيمية ، الفتاوى قسم التفسير 15 / 218

2-  القواعد الحسان لتفسير القرآن / 73

 

المسلم

المصادر:


