
كثيرة جداً ه الآيات الت تدعو من خلال عرض الأحداث أو من خلال آيات اله ف الون ، تدعو إل إعمال العقل والتدبر

ف هذه المسألة أو تلك ، خاصة ف موارد الشبهات أو ما يلقيه المجادلون من أسئلة أو مماحات، والعقل ف القرآن الريم

هو إجراء ذهن يساعد عل السيطرة والضبط والتحديد، هو عملية رشد.

                                      (1)                                                               

وتمييز بين الهدى والضلال ، وهو عملية تعقل صاحبها عن الإتيان بعمل لا يريده الشرع ، وليس هو مادة جامدة اسمها (

العقل ) كما كان الفلاسفة سابقاً يظنون  ولذلك يرد ف القرآن دائماً الفعل ( يعقلون ، تعقلون ) .

دَىٰ االْه مهاءذْ جنُوا امون يا النَّاس نَعا ممالبشر (و ون النبوة فرون أن تالمشركين الذين يستن الرد عل ف قال تعال

( وسا رشَرب هال ثعبن قَالُوا اا

وكان الرد من القرآن : (قُل لَّو كانَ ف ارضِ مَئةٌ يمشُونَ مطْمئنّين لَنَزلْنَا علَيهِم من السماء ملَا رسو) الإسراء / 94ــ

. 95

وكأنه يقال لهؤلاء : لماذا لا تعقلون ، كيف ينزل عليم ملاً كما تطلبون أو تعاندون، وتستبعدون أن يون النب من البشر .

لْنَاهعج لَول رجل ، فتعود الشبهة عندكم (وون بشاً ، فسيلو أنزلنا مل ة وحتة لو أنزلنا ملائكيف تتفاهمون مع الملائ

ملَا لَّجعلْنَاه رجً ولَلَبسنَا علَيهِم ما يلْبِسونَ )  أي ستقولون إنه بشر وليس ملاً . وهذا منته العناد وقلة العقل عند هؤلاء.

وف مناقشة الفار حول دعايتهم أن محمداً ( صل اله عليه وسلم ) تعلّم هذا القرآن من قوم من أهل التاب أو من الأعاجم

قال تعال (ولَقَدْ نَعلَم انَّهم يقُولُونَ انَّما يعلّمه بشَر ۗ لّسانُ الَّذِي يلْحدُونَ الَيه اعجم وهٰذَا لسانٌ عربِ مبِين) النحل / 103

وقال (وكذَٰلكَ نُصرِف اياتِ وليقُولُوا درست ولنُبيِنَه لقَوم يعلَمونَ ) الأنعام / 105

( رة وأصيلاعليه ب تمل وقالوا أساطير الأولين اكتتبها فه )

المناقشات العقلية ف القرآن الريم
الاتب : محمد العبدة

التاريخ : 27 مارس 2018 م

المشاهدات : 7171



ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

1 ــ أي تمنع

يقولون : إنك يا محمد قرأت عل غيرك وتعلّمت منه وحفظت الدرس بأخبار من مض ، وتعلّمت هذا من رجلين من الروم

كانا ف مة وكان الرد عليهم : كيف تفرون أليس لم عقول ، كيف يون عند هذا الأعجم الروم وهو قين ويعمل حدّاداً

ف مة هذه الفصاحة ف القرآن وهذه البلاغة ، وهذه العلوم الموجودة ف نصوصه ثم كيف يون هذا ، ومحمد صل اله

عليه وسلم أم لا يتب فأي صحف قرأها .

كان العرب ف الجاهلية يقولون عن أصنامهم : ( اللات والعزى ومناة ) أنهم بنات اله ، كما كانوا يقولون عن الملائة أنهم

بنات اله ، قال تعال (افَرايتُم الَّت والْعزىٰ (19) ومنَاةَ الثَّالثَةَ اخْرىٰ (20) الَم الذَّكر ولَه انثَ (21) تلْكَ اذًا قسمةٌ

ضيزىٰ ) وقال تعال (افَاصفَاكم ربم بِالْبنين واتَّخَذَ من الْمَئة انَاثًا ۚ انَّم لَتَقُولُونَ قَو عظيما ) . يقول لهم : اذا كنتم

وحسب تفيركم ترهون الأنث ( ويجعلون له ما يرهون ) (واذَا بشّر احدُهم بِما ضرب للرحمٰن مثًَ ظَل وجهه مسودا

وهو كظيم  ) وإذا كنتم تضعون الأنث ف منزلة أدن من الذكر ، فلماذا تجعلون المستحسن عندكم هو لم والمذموم عندكم

هو له ؟ هذه قسمة غير عادلة وهذا لبيان عوج تفيرهم ، وأما قضية الذكر والأنث والتفضيل بينهما فهذا مذكور ف آيات

أخرى وعندما قالت اليهود : (ما انزل اله علَ بشَرٍ من شَء ) فهذا يلزم منه أن اله تعال لم ينزل التوراة وهم يؤمنون

بالتوراة وهذا يدل عل تناقضهم ولذلك كان الرد (قُل من انزل الْتَاب الَّذِي جاء بِه موس نُورا وهدًى لّلنَّاسِ  ) .

وقد ذكر القرآن قول النصارى ف المسيح عليه السلام (قَالُوا اتَّخَذَ اله ولَدًا ۗ سبحانَه ۖ هو الْغَن ۖ لَه ما ف السماواتِ وما

ف ارضِ ۚ انْ عندَكم من سلْطَانٍ بِهٰذَا ۚ اتَقُولُونَ علَ اله ما  تَعلَمونَ ) يونس / 68 .

(  وقَالُوا اتَّخَذَ الرحمٰن ولَدًا (88) لَّقَدْ جِىتُم شَيىا ادا (89) تَاد السماوات يتَفَطَّرنَ منْه وتَنشَق ارض وتَخر الْجِبال هدا (90)

ان دعوا للرحمٰن ولَدًا) مريم / 88 ـ 91

(لَّو اراد اله ان يتَّخذَ ولَدًا صطَفَ مما يخْلُق ما يشَاء ۚ سبحانَه ۖ هو اله الْواحدُ الْقَهار ) الزمر /4

فقولهم : اتخذ اله ولداً يدل عل أنه لم ين له ولدٌ ثم اتخذ ولداً ، ألجأه سبحانه عل اتخاذ الولد ، هل هو بحاجة إليه وهو

الغن وله ما ف السموات والأرض ، ولو فرضاً أراد أن يتخذ ولداً فيصطف من يشاء من خلقه ويحصل به المقصود فلماذا

بهم الذي أدى إل عليه السلام ، وهو سبحانه ليس بحاجة لذلك ثم إنّ ( الولد ) لا يتخذ بل يتولد وهذا تنبيه لهم وإزراء عيس

تناقضهم فيف يون ولد وكيف يتخذ ؟

اترثَم هلَيا بجنًا يا آممرح من لَّهنُم لَمونَا ۚ اضرا نم كَ نُتَخَطَّفعدَىٰ مالْه ن نَّتَّبِعقَالُوا احاكياً قول قريش (و وقال تعال

كل شَء ) فهم يقولون : إذا اتبعناك يا محمد فإن الناس سيأكلوننا بسبب دعوتك الجديدة . ورد اله سبحانه عليهم : من

الذي من لم هذا الحرم حت أصبحتم آمنين ف ظله يحترمم الناس بسببه ، وأصبحت تجارتم غادية رائحة بأمان

واطمئنان وأصبحتم أغنياء بسبب الإيلاف الذي أقمتموه والذي هو سبب احترام العرب لم وأنم من أهل الحرم ، لماذا لا

تفرون بعقولم ؟ .

فقال لهم سبحانه ( قُل لَّو ، النبوة ليستفيد منها رئاسة ومالا ه عليه وسلم أنه إنما يدعال وقد اتهمت قريش الرسول صل

شَاء اله ما تَلَوتُه علَيم و ادراكم بِه ۖ فَقَدْ لَبِثْت فيم عمرا من قَبله ۚ افََ تَعقلُونَ ) يونس / 16.

أي قل لهم يا محمد لو كنت أريد الدنيا والرئاسة لطلبتها ف مقتبل العمر وأنا معم وتعرفونن فلماذا أنتظر حت أبلغ سن

الأربعين ، أليس لم عقول تعرفون بها الحق من الباطل .

يطلب القرآن من الناس استخدام عقولهم ، وأعطاهم الأمثلة عل ذلك وأنهم اذا استعظموا شيئاً فهناك ما هو أعظم منه ، أي

(  (4) نَانَهب ِيون نُّسا َلع قَادِرِين َل(3) ب هظَامع عملَّن نَّجانُ انسا بسحيا  ) ليتعلموا المقارنة والملاحظة قال تعال



القيامة  .

أي اذا كان الفار ينرون البعث والقيام من القبور ، فإن اله سبحانه سوى البنان وهو شء أدق وأعظم وقد كشف العلم

اببراا نجالس باحا صلسان يوسف عليه السلام (ي أطراف الأصابع وكما جاء عل ف الحديث عن سر البصمات الت

متَفَرِقُونَ خَير ام اله الْواحدُ الْقَهار ) يوسف/ 39                          .

(وقَال موس ان تَفُروا انتُم ومن ف ارضِ جميعا فَانَّ اله لَغَن حميدٌ ) ابراهيم/8  أي فروا ف أنفسم، ماذا تضرون اله

إن كفرتم ، إنما تضرون أنفسم ، وأنتم المستفيدون من الإيمان ف الدنيا والآخرة .

 

المصادر:


