
يعدّ الخطاب الدين ف هذه المرحلة بالرغم من الانسارات الت يمر فيها، الخطاب الأكثر حظّاً ف احتلاله موقع الصدارة

ف مختلف مفاصل الحياة الإعلامية، فضلا عن الحقول المعرفية المتعدّدة، الأمر الذي يؤكد عل ضرورة الاهتمام بتجسير

الهوة المفتعلة بينه وبين واقعه، وذلك من خلال الفهم المباشر للخطاب الإله وإدراك طبيعة المخاطَب بمحدّداته الذاتية

والزمانية، ومن جهة اخرى التأكيد عل خطورة الابتعاد عن النظرة الشمولية والعقلانية أثناء فهم ذلك الخطاب وإدراك

مقاصده العامة، لاسيما ما يتعلّق منه بقضايا العنف وطبيعة العلاقة بين المسلمين وغيرهم.

ولن هذا لا يعن الدعوة إل القيام بقطيعة كلية مع تلك الفهوم الموروثة الت انبثقت عن الخطاب الإله، أو حت التنر

لدورها ف عملية الانسجام مع الواقع، وإنّما الذي يعنيه الإشارة إل خطورة الارتهان أو الركون لسلطة التاريخ، الت تجعل

الإنسان مضطراً للانسياق وراءه وكأنّه فقد قدرته عل التفير ف قضاياه الحياتية، فيحرم الفرد نتيجة لتلك السلطة حت من

فرصة التفير.

وف هذا السياق يمن اعتبار البحث عن طبيعة العلاقة بين المسلمين وغير المسلمين أو البحث عن الوصف الناظم لتلك

العلاقة وفق رؤية فقهية إسلامية، من أكثر المسائل الت تتجلّ فيها قضية تغييب الذّات والركون إل سلطة التاريخ،

خصوصاً وأنّ أي بحث ف طبيعة تلك العلاقة سيصطدم بإشالية التعايش (التواصل)، والتنابذ (الصراع والاقتتال)، إذ

وناً برؤية الصراع والاقتتال فالآن مس معظمه ما زال إل ف التراث ذلك كما يرى البعض أنّ البناء الفقه المثير ف

الثقل التاريخ اهن دون الانتباه إلوقتنا الر العلاقة مع الآخر، والمثير أكثر هو محاولة اجتزاء تلك الرؤية لاستثمارها ف

والمعطيات الزمانية الت لابست ظهور تلك الاجتهادات الفقهية، أو حت دون استيعاب الفروق الجوهرية من الناحية

الواقعية والتاريخية بين لحظة ولادتها وتبلورها عند الفقهاء، وبين لحظة تطبيقها ف واقع مغاير، وربما تسبب ذلك ف خلق

حالة من الإرباك جعلت بعض المسلمين ف حيرة من أمرهم حيال اتخاذ موقف ما ‐سواء أكان مع أم ضدّ‐ من تلك

التصورات الإسلامية المتعلّقة بالعنف المجرم (الإرهاب).

لذا باتت علاقة المسلمين بغيرهم الشاغل الأهم للثير من علماء الشريعة الإسلامية عل امتداد حقبهم الزمنية وتنوعها،

لاسيما علماء العصر الحديث، وقد أدى البحث فيها إل تعدّد الاجتهادات الفقهية وتباينها، ولن المشلة الت ينبغ الإشارة

إليها أنّه نتيجة لإشالية البحث عن طبيعة العلاقة بيننا (كمسلمين) وبين الآخر (كل ما عدا المسلمين)، وتأثُّر ذلك بانفعالات

المسلمون وعلاقتهم بغيرهم: واقع مسون بهاجس التعايش والتنابذ
العل اتب : ياسر لطفال
التاريخ : 21 يناير 2011 م

المشاهدات : 3919



الواقع واعتباراته العاطفية، برز حيال الموقف من تلك العلاقة اتجاهان لم يسلما من الجنوح والشطط، ولم يتمنا من ملامسة

موقف الشرع منها:

الاتجاه الأول: صرف جل اهتمامه للدفاع عن صورة الإسلام المثالية من خلال إظهار معان الوسطية والتسامح والرحمة

والأمان الت يتمتّع بها الإسلام ويدعوا إليها أتباعه ف علاقتهم مع الآخر، وبالتال تبرئة الإسلام من كل صور العنف

المشروعة واللامشروعة، وقد أدى اندفاع أصحاب هذا الاتجاه وراء تحقيق غايتهم تلك إل إلغاء فريضة الجهاد ببعدِها

القتال؛ (كحق للدفاع عن الذّات)، نظراً لما تحمله من بعض صور العنف، كما أدى ذلك إل جعل المسلمين بموقع الفئة

الضعيفة المنهزمة، الفاقدة ليانها وسيادتها، التابعة لإرادة وسلطة الغير ف كل شء.

الاتجاه الثان: تأثّر بل من ضغوط الواقع وجيشان المشاعر العاطفية المحيطة بظروف العالم الإسلام ومعاناته المستمرة،

:ى به ذلك إلفأد

ـ الخلط بين الحالة الاستثنائية والحالة الطبيعية للعلاقة بين الأمة الإسلامية والأمة غير الإسلامية، بحيث تحول ذلك الاستثناء

ف العلاقة إل أساس وأصل، واعتُبِر الوضع الطارئ وضعاً طبيعياً ينظَر إليه عل أنّه المرجع ف تلك العلاقة.

ـ اختزال كل تعاليم الإسلام ومبادئه الإنسانية ف علاقته مع الآخر ببعض مظاهر العنف –الجهاد‐ الت شُرِعت كحالة

استثنائية وضمن ظروف وشروط خاصة.

ـ عدم الالتفات إل خصوصية الحالات المشروعة من العنف، وبالتال تعميمها لتشمل الثير من الصور والممارسات

العنيفة المحرمة.

وقد نجم عن ذلك ظهور تيارات إسلامية تؤمن بأنّ تاريخ الشعوب كان وما زال تاريخ حروب وصراع، وكل ما هو خلاف

ذلك لا يعدو أنْ يون نوعاً من المخادعة، أو كسب الوقت، وأما إن قال بعض الغربيين ‐كجزء من الآخر‐: موقفنا من

الإسلام موقف تسامح وتعايش وسلام، فهو يقصد بذلك كسب الوقت لا غير، وكذلك إنْ قال بعض المسلمين: أن الإسلام لا

يره الآخر، وإنما يسالمه ويعايشه، ويهادنه، فالواقع أن هؤلاء المسلمين يدركون ف قرارة أنفسهم أن الإسلام له موقف آخر

لو كان يملك القوة الت يواجه بها الآخر.

ثم إنّ هذه الرؤية ذاتها تحظ بتأييد الثير ممن يمن تصنيفهم بالآخر، وهو ما تجلّ بعد سقوط الاتحاد السوفيت ومحاولة

اصطناع العدو المتوقّع، الذي سيهدّد هوية ووجود ذلك الآخر، لتبدأ من بعدها ملامح تلك العلاقة الصدامية بالتشل

والتبلور، ولتزداد وضوحاً عل يد هنتغتون وفوكوياما وغيرهم، ولتظهر مقولة ((الإسلام عدو الآخر)) ف الأوساط الإعلامية

يسع ذلك بهدف سراب هة، وكلة ومشوة بصورة نمطيالمناهج التعليمي عن انتشار رواسبها ف ة، فضلاة الغربيوالسياسي

إل التخلّص من حتمية التنوع الحضاري والأمم، الأمر الذي ساعد عل إزكاء المشاعر العدائية عند كل فريق ‐نحن

.والآخر‐ تجاه الفريق الثان

وبعيداً عن هذا الجدل التنظيري، لو انتقلنا إل صعيد الواقع، وقمنا برصد ماهية العلاقة بين الـ((نحن والآخر))، لوجدنا أنّ

الحركة التاريخية برمتها عانت من إشالية هذه العلاقة، فانت إيجابية أحياناً، وسلبية أخرى، وكلنا يعلم تلك الصورة

التاريخية المشرقة الت تجسدت عند المسلمين واقعاً عملياً ف فتراتٍ زمنية مختلفة، عندما كانت العلاقة مع الآخر تواصلية

وتشاركية يحتضنها شعور بفرض التعايش ورفض التنابذ، وذلك عندما تجلّت باستلام عدد من غير المسلمين –الآخر‐

ية، بل مفصلية ف الدولة الإسلامية، وكتب التاريخ تذخر بثرة أسمائهم وألقابهم. لمناصب هيلية ومركز

وف هذا السياق لا بدّ من الاعتراف بحقيقة الاختلاف والتنوع الثقاف والحضاري، الذي لا يعن تمييع الخصوصيات

وإضعاف الانتماء التاريخ، أو حت إضعاف التعلّق بالهوية الذّاتية الخاصة، ولا يعن أيضاً التقوقع عل الذّات، وخلق حالة

من الفصام الحضاري وإقصاء الآخر وإلغائه، وإنّما الذي يعنيه بذل الجهد لتحقيق التواصل –الحوار‐ والتعايش، من خلال



البحث عن النقاط الجامعة بين الحضارات، والاستعداد النفس لاستيعاب الاختلاف وتحييد أسباب التنابذ والصراع، ليتحول

التنوع الحضاري إل مادة إثراء، لا مادة عداء، {قل يا أهل التاب تعالوا إل كلمة سواء بيننا وبينم ألا نعبد إلا اله ولا نشرك

به شيئاً، ولا يتخذ بعضنا بعضا أربابا من دون اله} (آل عمران: 64).

ويزداد هذا الأمر تأكيداً إنْ علمنا أنّ وجود الآخر الموكد عل حالة التعددية، هو حقيقة واقعية لا يمن إنارها أو تجاهلها،

وهو حقيقة شرعية مستمرة الوجود؛ {ولو شاء ربك لجعل الناس أمة واحدة ولا يزالون مختلفين} (هود: 118)، {ولو شاء

المتسم بالاختلاف، ما بين مسلم ومسيح أنّ التنوع الأمم الأرض جميعاً} (يونس: 99)، وهذا يعن ربك لآمن من ف

ويهودي ومجوس، و...، هو أمر حتم وطبيع، يجب التعامل معه عل أنّه حقيقة واقعية وشرعية.

تأسيساً عل ما سبق؛ لا بدّ من تجاوز تلك الرؤى التعسفية الت تدعو إل تجاوز السنّة الت أودعها اله ف خلقه، بتحقيق

التعايش والتعارف، وبالتال التفاعل والتواصل ((لتعارفوا))، الذي يسمح بالتأثر والتأثير، ويتجاوز حالة التنابذ والتصادم إل

فإنّ إي إيحاء بحتمية التنابذ مع الآخر هو دليل عل فشل إدراك أهمية وضرورة الاعتراف بحق التنوع والاختلاف كسنّة إلهية.

أخيراً؛ ربما كان الأمر الأكثر خطورة وإشاليةً ف هذا السياق، ما نشهده ف ظل هذا الشحن المذهب والطائف الذي يعيشه

العالم الإسلام من تحول للحديث عن ((الآخر)) كمفردة تُعبِر عن غير المسلم، إل مفردة ذات دلالة أكثر محدودية، تنحصر

‐ والشيع بدراسة العلاقة بين السن أبحاث وندوات تهتم ة الواحدة، حيث أصبحنا نشهد مثلاضمن المنظومة الإسلامي

كمدرستين منتسبتين للإسلام‐، وماهية تلك العلاقة وحدودها ومظاهرها، وهل تلك العلاقة قائمة عل معان التعايش والقبول

أم معان التنابذ والتصادم، ثم بلغ الأمر أكثر تجزئة حت صرنا نبحث عن طبيعة العلاقة بين الصوف والسلف، وبين

الجهادي التفيري والجهادي المعتدل، وبين الإمام والسلف، والإمام والصوف، وغير ذلك من الانقسامات الت لا ندري

هل ستقف عند هذا الحد أم أنها ستستمر ف حالة لا متناهية من التجزؤ المسون بإشالية التعايش والتنابذ.

المصدر: موقع رابطة العلماء السوريين

المصادر:


