
لقد تناول المستشرقون جل العلوم الإسلامية بالدراسة والبحث، والت أضحت فيما بعد ملجأ العلمانيين ف توينهم؛ فنجد

ا مهما وهو النظام السياسن قل من تناول جانببحوثًا وكتابات عن القرآن والسنة والفقه والقانون واللغة العربية، ل

الإسلام، الذي سنقتصر عل عرض مناهجهم ف دراساتهم إياه، باعتبارها الباب الذي يلج من خلاله العلمانيون لنف وجود

.إسلام نظام سياس

اختلف الباحثون ف تحديد المراد من حركة الاستشراق، وتعاريفهم له تأخذ اتجاهات متعددة تبعا لموقعهم منه، فبينما يرى

البعض أنه ميدان علم من ميادين الدراسة والبحث، كما نجد ذلك ف قول المستشرق الألمان (رودي بارت): "فنحن معشر

المستشرقين، عندما نقوم اليوم بدراسات ف العلوم العربية، والعلوم الإسلامية، لا نقوم بها قط ل نبرهن عل ضعة العالم

العرب الإسلام، بل عل العس، نحن نبرهن عل تقديرنا الخاص للعالم الذي يمثله الإسلام، ومظاهره المختلفة...

ونحن بطبيعة الحال لا نأخذ كل شء ترويه المصادر عل عواهنه، دون أن نعمل فيه النظر، بل نقيم وزنا، فحسب، لما يثبت

أمام النقد التاريخ...، ونحن ف هذا نطبق عل الإسلام وتاريخه، وعل المؤلفات العربية الت نشتغل بها، المعيار النقدي

نفسه الذي نطبقه عل تاريخ الفر عندنا، وعل المصادر المدونة لعالمنا نحن" [1].

يعتبره آخرون مؤسسة غربية ذات أهداف متعددة، باعتباره ظاهرة طبيعية تولدت عن الصراع بين الشرق والغرب، كما

يتضح ذلك جليا عند كتابات جولدزيهر وشاخت وتوماس أرلوند وغيرهم؛ فمن خلال استعراض نماذج من التعريفات لهذا

المصطلح نجده لا يخرج عن الدلالة عل ما بين الشرق والغرب، لذا يمننا القول أن الاستشراق له مفهومان أحدهما عام؛

الاستشراق والنظام السياس الإسلام: بين مظهر علم ونهج متحيز
اتب : إلياس هانال

التاريخ : 8 مارس 2015 م

المشاهدات : 4117



ويقصد به كل الدراسات الت تعرضت لحضارة العرب والمسلمين، وخاصة الت اتسمت بالدس والتشويه، ومفهوم خاص

وأكاديم وهو الدراسات العربية الت تناولت الشرق من كل جوانبه الدينية والاقتصادية والسياسية والاجتماعية.

لقد وجد المستشرقون ف النظام السياس الإسلام مرتعا خصبا لبث الشبهات، فانبوا عل دراسته كونه من الركائز

الأساسية لدين الإسلام، والمراد بالنظام السياس الإسلام كل ما يتعلق بفن حم الدولة والإدارة الإسلامية، ويشمل ذلك

نظام الدولة وقانونها الأساس، ونظام الحم فيها ونظامها التشريع عل مستواه الداخل، وفق مقتضيات الشريعة

الإسلامية بمقوماتها وخصائصها، وهو ما اصطلح عليه قديما بالسياسة الشرعية.

فللنظام السياس الإسلام مقومات وأسس ومبادئ يقوم عليها، كمبدأ سيادة الشريعة، ومبدأ العدل، ومبدأ الشورى، ومبدأ

الحرية، ومبدأ المساواة، وله خصائص منها سيادة الأخلاق ووحدة القيم (الممارسة، والشمولية، وحراسة الدين، والدعوة

إليه) وغيرها..

ويعد (توماس أرلوند) من أهم المستشرقين الذين تناولوا النظام السياس الإسلام، من خلال المحاضرات الت ألقاها أمام

طلابه، والت جمعت ف كتابه (الخلافة)، يتضح من هذا التاب أن (أرلوند) قد نحا منحا، واتخذ مناهج لدراسته كان نتيجتها

عدم وجود شء يسير به شؤون الأمة من ذلك:

‐ المنهج الإسقاط: فقد انتشرت الدعوات لدى المستشرقين بأن الإسلام جاء لإقامة الدولة الثيوقراطية، أو الدولة المدنية،

أو القول بأن الدولة الإسلامية ه نسخة من الدولة الثيوقراطية الت عرفها الغرب بحم الباباوات، فيسقطون ما عرفته

.الإسلام الذي يعرفونه عن النظام السياس م الثيوقراطأوروبا من أنظمة استبدادية نتيجة الح

‐ منهج التشيك: ويبدو هذا المنهج جليا ف القول بأنه ليس للإسلام نظام سياس أصيل، وإنما هو فر مستورد، وما كان

ين فغيرهم، مش من العرب المسلمين سوى نقل هذه الدراسات، فيفرغون المنظومة السياسية للإسلام وينسبونها إل

وجود شء اسمه النظام السياس للإسلام.

‐ منهج التأثير والتأثر: ويتجل هذا المنهج بالقول أن معالم النظام السياس الإسلام ومقوماته مستمدة من النظام

السياس الغرب من تقرير لحقوق الإنسان وإعلان المساواة وصيانة حقوق المرأة والحرية وغيرها.

والبابوية ف العالم الإسلام نظام الخلافة ف منهج المقارنة: ويتضح ذلك من خلال المقارنة بين طبيعة اختلاف السلطة ف

العالم المسيح، وذلك بتسليط الضوء عل مسالة الاختلاف بين الفرين الإسلام والمسيح، حول طبيعة العلاقة بين الدين

والسياسة ف كلا النظامين.

ولقد اعتمد توماس أرلوند ف دراسته للنظام السياس الإسلام عل مصدري الإسلام القرآن الريم والسنة النبوية، فنجد

أن اعتراضاته ونتائجه لا أساس لها من الصحة وتخميناته لا سند لها؛ حيث يجمع كل الآيات الواردة فيها لفظ (الخليفة)،

ليخلص ف النهاية أنها جاءت بمعن مجموعة من القبائل حلوا محل غيرهم ف الأرض، وليس الوظيفة الأساسية المحددة

للخليفة! فهناك غياب الصلة بين القرآن والخلافة بوصفها منصبا، وأن الصلة المفترضة اليوم ه من ابتار المتأخرين!

ونفس الشء فعله مع لقب (الإمام)، حيث حاول أن يستقص لفظة الإمام ف القرآن ليخرج بنتيجة مفادها نف وجود هذا

اللقب ف القرآن بمعن مرشد! وبين أنه عل الرغم من أن لقب إمام كان يعد صفة رسمية لخليفة النب صل اله عليه

وسلم، لنه لم ين برأيه مفضلا لدى السنة كما هو الحال لدى الشيعة! وف دهاء ماكر استخرج من السنة ادعاء أن النسب

القرش شرط ف وجود النظام السياس الإسلام، ليضرب بذلك شرعية الخلافة العثمانية الت كانت تعيش أخر أيامها،



ليؤكد عل أنه من المستحيل وجود نظام سياس إسلام، وإن وجد فاستبداد واستعباد! وهو ما حاول أن يثبته ويؤكد عليه

باستدلاله بمجموعة من أحاديث طاعة ول الأمر مقتصرا عل أمر الطاعة دون إيراد شروطها.

فالناظر فيما وصل إليه توماس أرلوند نجد ف: "الرغبة ف التجريح والتشويه الت كثيرا ما حملت المستشرقين عل التماس

أسانيد واهية مرفوضة، يؤيدون بها ما يقررونه من نظريات، وهذا بطبيعة الحال أمر ليس من العلم ف شء، وإنما هو

انحراف عن النهج العلم السليم، وهذا الانحراف العلم هو للأسف طابع الثير من الدراسات الاستشراقية حول الإسلام...،

فالثير من النظريات والآراء الت يقولون بها، مبنية عل افتراضات لا أساس لها، وتخمينات لا سند لها" [2].

فمن خلال ما بيناه أعلاه نخلص إل أن:

‐ الاستشراق عملية فرية غربية تقوم بدراسات لمختلف العلوم الإسلامية، وتتخذ طابع التجريح والتوهين ف دراستها.

‐ للمستشرقين مناهج ساروا عليها وعملوا من خلالها عل تشويه صورة الإسلام، كالمنهج الإسقاط والتشي والتأثير

والتأثر والمقارنة.

‐ النظام السياس الإسلام نظام قائم الذات له أسس ومعالم ومقومات تميزه عل باق الأنظمة.

‐ قد كان للمستشرقين كتابات ودراسات كارلوند حاولت خلخلت النظام السياس الإسلام ونف وجوده وقد كانت هذه

الدراسات مرتعا خصبا للعلمانيين ف خطابهم الفري.

‐ لا تخــرج دراســة المســتشرق تومــاس أرلونــد عــن النظــام السياســ الإسلامــ، عــن منهجيــة انتقــاء مصــادر دون أخــرى،

.والاقتباس المخل بالمعن

 

ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

[1]‐ الدراسات العربية والإسلامية ف الجامعات الألمانية منذ تيودور نولدكه لرودي بارت ص10.

.لمازن بن صلاح مطبقان islamweb.net تبة الاسلامية[2]‐ الم

 

 

طريق الإسلام

 

المصادر:


