
تعتبر ظاهرة العبودية الطوعية من مشاغل الفلسفة السياسية وعلم النفس والسوسيولوجيا واللسانيات الاجتماعية، من حيث

رصد لغة العبد الطائع باختياره وكذا تمثلاته الذهنية والنفسية ونسقه الإدراك والسلوك. والعبودية الطوعية، ه اختيار

الحزب والتنظيم، أو ف م، أو فالح ون عبدا للطاغية/القائد، مستمتعا بطاعته، سواء كان فالإنسان من تلقاء ذاته أن ي

أي مجال من مجالات الحياة الت تمارس فيها سلطة ما.

وقد تناول هذا المفهوم بالدراسة فلاسفة ومفرون من مختلف المشارب والاتجاهات الفرية والسياسية. وبرز ف دراسة

الموضوع الفيلسوف الفرنس الشاب (إثيان دولابويسي) Etienne de la Boethie ف كتابه (مقال ف العبودية الطوعية)،

الغرب ر السياسالف رة الحرية كمنطلق مركزي، فوهو كتاب أسس لف Discours de la servitude volontaire؛ 

الحديث، مما انطلق منه الفيلسوف الألمان إيمانويل كانط ف مقالته الشهيرة (ما ه الأنوار؟).

فالطاغية، ف نظر "لا بويسي"، لا يحقق انتصارا عل الجمهور بالقوة، وإنما عبر اتخاذ القرار بمحض إرادتهم؛ إذ هم من

يتطوع لخدمته، من خلال قدرته عل سلب ألبابهم، وملء خيالهم، حت يتماهون معه، متوهمين أنهم يشاركونه سلطانه.

لذلك، طرح "دي لا بويسي" إشالا فلسفيا وفريا وسياسيا عميقا عندما قال: "كل ما أرغب فيه الآن هو أن تفهمون كيف

يمن لهذه الثرة من الناس والمدن والأوطان أن تتحمل أحيانا كل شء من طاغية واحد، وهو لا يملك من القوة إلا ما

يعط، ولا من سلطان للإضرار بهم إلا قدر ما يريدون الصبر عليه، وما كان يستطيع أن يلحق بهم أي أذى لولا أنهم يؤثرون

احتمال كل شء منه عل أن يعارضوه ف أي شء؟

،إنه لأمر عجيب [..] أن نرى آلافا مؤلفة من الناس يستعبدون سوء استعباد، رازحين تحت النير، لا لأنهم قهروا بقوة عظم

ولنهم لأنهم افتتنوا أو قل سحروا بالاسم وحده لواحد كان ينبغ أن لا يخشوه، ما دام وحده، ولا أن يحبوه ما دام فظا غليظ

القلب عل الجميع، فنجدهم يهبون لخدمته والدفاع عنه، بل والتماه معه، حت إنهم يتوهمون، وهم ف أوج استسخاره لهم،

العبودية الطوعية ف السياسة: من يحرر العبيد المريدين؟
الاتب : محمد همام

التاريخ : 21 أكتوبر 2015 م

المشاهدات : 9658



يشعرون بمشاركته أفاره وسلطته عليهم، لذلك يتشددون ف التزام طاعته الت ورثوها ويورثوها لمن حولهم، بما يغذي

الخيال الجمع عبر التاريخ للطائعين والمريدين.

وإذا كان "دي لا بويسي" يرى أن حقيقة التعبد الطوع ه أنه تسيد خف ناتج عن افتتان بالطاغية، فإن الفيلسوف طه عبد

الرحمن يستدرك عليه بأن الافتتان لا يتأت تلقائيا من التعبد الطوع، كما يأت منه تعبده، بل تحمله عل ذلك أفعال الطاغية

وكذا تصرفاته وإمعانه فيه ا(كتاب روح الدين،ص99).

متعبد ف إن المتعبد الطوع" :العبودية الطوعية، بصيغة أخرى ه ف (لابويسي) لذلك صاغ طه عبد الرحمن دعوى

الظاهر متسيد ف الباطن، أطغاه المتسيد ف الظاهر".

ومعن ذلك أن الأصل ف التعبد الطوع هو إطغاء الطاغية، أي نقل التعبد إليه دون سواه، بما يعن نقل التعبد من مجاله

متعلق نفس ه إلوهو ال ،المجال الذي هو عالم الشهادة ونقله من متعلقه الأصل الذي هو عالم الغيب إل الأصل الروح

وهو الطاغوت أو الطاغية.

فإطغاء الطاغية يورث المتعبد الطمع ف التسيد؛ الطمع بما هو اشتهاء نفس منحط، يسع من خلاله المريد/ أو المتعبد

المتعبد الطوع طلب ما هو أذم، بل طلب ما بلغ نهاية الذم، بما أن الإطغاء يبق تحصيل خلق ذميم ف إل الطوع

مستعبدا عل أسوأ وجه ممن، يزداد عبودية عل عبودية.

ويخف الطاغية تسيده عل المتعبد الطوع تحت اسم (احترام القانون)، مبررا دحره للفطرة الروحية، من أجل (النسبة

النفسية)، بما يتخللها من آفات أخلاقية مثل: "حب الظهور"، "وحب الشهرة"، وحب الجاه"، "وحب الثناء"، "والنفاق"،

"والذب"، "والحسد"، "والحقد "والوقاحة، "والإغواء"، منفصلا عن كل الأصول الأخلاقية، مبررا ذلك بالواقعية السياسية، كما

رسخها نيقولا مييافيل ف كتابه (الأمير).

لذلك، أصبح العمل السياس ف معادلة الطاغية/الزعيم و الطاغية/المريد مجالا للتصرفات المعلومة، قائما عل التسلط،

تسلط الطاغية عل المريد، وتسلط المريد عل الناس الآخرين (كما شرح ذلك عبد الرحمن الواكب ف كتابه طبائع

الاستبداد).

وعليه، تتحدد وظائف المريد السياس، وفق هذا التصور، ف ترسيخ شهرة الطاغية/الزعيم، ونشر صيته ف كل البلاد،

وتحديث الناس عن فضائله ف كل مان، والتصدي لل من يمس الطاغية، أو يشير إليه بنقد.

فترى المريد يتوسل لذلك بل الوسائل العامة (الإعلام) أو الخاصة، عبر التدوينات/الوشايات والعلاقات التنظيمية، القائمة

عل الصحبة والولاء والمصلحة والرفقة السيولوجية، فيدوس المريد، كما داس الطاغية/الزعيم، كل الأخلاق الت تورثها

الفطرة من تجرد من الأغراض وصدق ف الأقوال، ولا يهتم المريد إلا بما يزك الطاغية ويحصن هيبته، ويحرز له أكبر عدد

من الأصوات،ويدحر كل منتقديه ويهينهم أمام الملأ.

لذلك، تصبح اللغة العنيفة والوقاحة، بالتعرض للأشخاص ولأعراض من يشف هذه المعادلة النفسية الاجتماعية بين

الطاغية/الزعيم وبين المريد/المؤمن الصادق بطاغيته، دفاعا شرعيا عند المريد، ويصبح التصارع والتنابز والاتهام، قواعد

متبعة "لإحراز الأصوات والانتصار عل الخصوم" مع علم الطاغية والمريد جميعا، أنه لا يستطيع الوفاء بنذره عل الوجه

الذي ينبغ، عل افتراض أن الطاغية نذر نفسه لخدمة الصالح العام والدفاع عن القضايا العادلة والمشروعة.



فالنسبة النفسية تتغش الطاغية ويزك هذا التغش المريد، بإسناده كل الأمور له (أي للطاغية) متلذذا بنسبة كل الأفعال له،

وكل متسبات التاريخ له.

كما تؤسس علاقة (الطاغية والمريد) لظاهرة سياسية وأخلاقية ودينية مرضية ه "التملق"؛ تملق الطاغية من المريد، وتملق

الطاغية للمواطن، وتملق المريدين بعضهم بعضا، بل ما يعنيه التملق من سلوك نفس وضيع، يظهر المتملق له/ الطاغية

بمظهر المغرور المفتون بالثناء عليه، تملق يبحث له المريدون عل شرعية ف (التقرب)، ويعللونه بخدمة المواطن، وحماية

القيادة، أو بالأحرى عبادة القيادة.

هذا ما حول الفعل السياس إل مجال لتصارع الأهواء والشهوات والقوى والمصالح، فتحولت كل القيم والمبادئ الإنسانية

العليا الت يدع الطاغية/القائد أنه يدافع عنها، بفعل سلوك المريد ونفاقه، إل نقيضها؛ أي: "الطمع ف السلطة" و"ابتغاء

المصلحة الخاصة" و"شهوة الغرور" و"حب الذات" وبناء نسق من الوصولية والانتهازية معقد ومقنع، يظهر ويختف، لنه

حاضر باستمرار.

ويذهب طه عبد الرحمن إل أن عادة الفاعل السياس أن يسع إل الظهور بأضدادها، بدءا وتذكيرا، دفعا لل الشبهات

المحتملة، فيدع ف العلانية أن بواعثه عل هذه الخدمة تعلو ولا يعل عليها ما دام قدره هو مصارعة ألد المنافسين؛ كأن

(إقامة العدل) و(جهاد الظلم) (وإشاعة الحرية) (ومحو العبودية) و(تحقيق التنمية)...؛ كل ذلك ل ون هذه البواعث فت

يضف الصبغة الشرعية والشعبية عل اختيارات وتصرفات تبعث عليها ف الحقيقة، دوافع مشبوهة، ولو أنها تبدو خادمة

للشأن العام (روح الدين، ص 104).

فالفاعل السياس، أي: الطاغية/القائد، وفق هذه الرؤية، يملك القدرة النفسية عل الازدواج السياس بناء عل قاعدة (لا حرج

إل اكتشافها)؛ فتتحول الممارسة السياسية، وفق هذا المنظور الطهائ ن لأحد سبيل إلاب المخالفات ما لم يارت ف

الحرب ه : carl von Clausewitz السر؛ أو كما قال كلوزيفتش العلانية، و(تحضير حرب) ف مجرد (تدبير للسلم) ف

مواصلة السياسة بطرق أخرى، فتون السياسة ه إدارة النزاع، وما النزاع إلا حرب باللام.

إن المريد أو المتعبد الطوع، هو الأداة الأساسية ف ترسيخ تسيد ينم عن غريزة دفينة ف النفس، غريزة الاستتباع والتملق،

تمتد ذاكرتها التاريخية إل الذين استخفهم حاكمهم فأطاعوه، وأصبح يريهم ما يرى، وهم يطغون عل الناس ويقهرونهم

بأفار زعيمهم ورؤيته، ويرهونهم عليها، مما تنره الفطرة ويستنره العقل.

ر، باللغة وبالسلاح، ما دام بيننا مريدون يعبدون قادتهم بطواعية ويخدمون فالف السياسة وف العنف ف وعليه، سيبق

بؤس (بتعبير لابويسي،ص12)، وبمحض اختيارهم.

 

 

العصر

المصادر:


