
تعتقد الإثن عشرية أن الولاية العامة عل المسلمين منوطة بأشخاص معينين بأسمائهم وعددهم، قد اختارهم اله كما يختار

أنبياءه[1]، وهؤلاء الأئمة أمرهم كأمر اله، وعصمتهم كعصمة رسل اله، وفضلهم فوق فضل أنبياء اله.

أحد منصبه ف ِم أن يلرعشرية تُح ن آخر هؤلاء الأئمة ‐ بحسب اعتقادهم ‐ غائب منذ سنة (260هـ)، ولذا فإن الإثنول

قال شارح الاف: «وإن الخلافة حت يخرج من مخبئه، فيقولون: «كل راية ترفع قبل راية القائم فصاحبها طاغوت»[2]. 

كان رافعها يدعو إل الحق»[3].

وعل هذا مض شيعة القرون الماضية، وقد استطاعوا أن يأخذوا «مرسوما إماميا» وتوقيعا من الغائب ‐ عل حد زعمهم

‐ يسمح لشيوخهم أن يتولوا بعض الصلاحيات الخاصة به، لا كل الصلاحيات وهذا التوقيع يقول: «أما الحوادث الواقعة

فارجعوا فيها إل رواة حديثنا...»[4].

وواضح من خلال هذا النص أنه يأمره بالرجوع ف معرفة أحام الحوادث الواقعة والجديدة إل شيوخهم.

ولذا استقر الرأي عند الشيعة عل أن ولاية فقهائهم خاصة بمسائل الإفتاء وأمثالها، كما ينص عليه «توقيع المنتظر». أما

الولاية العامة الت تشمل السياسة وإقامة الدولة، فه من خصائص الغائب وه موقوفة حت يرجع من غيبته، ولذلك عاش

أتباع هذا المذهب وهم ينظرون إل خلفاء المسلمين عل أنهم غاصبون مستبدون، ويتحسرون لأنهم قد استولوا عل سلطان

إمامهم، ويدعون اله ف كل لحظة أن يعجل بفرجه حت يقيم دولتهم، ويتعاملون مع الحومات القائمة بمقتض عقيدة التقية

عندهم، ويوجهون أتباعهم إل إحداث الفوض ونشر الفتن ف بلدانهم؛ لأنها عندهم من شروط خروج المهدي وعودته من

غيبته، كما يتعاونون مع الأعداء للسبب نفسه، يقول مرجعهم وشيخهم عبدالهادي الفضل: «إن دولة المنتظر ه دولة

الإسلام»[5]. ولا يوجد دولة للإسلام غيرها، لذلك يقول: «إن علينا أن نعيش ف فترة الغيبة مترقبين لليوم الموعود الذي

يبدؤه الإمام المنتظر عليه السلام بالقضاء عل الفر»[6].

ولن لا يعن انتظارهم لعودة مهديهم موادعة الحومات الإسلامية.

ولاية الفقيه.. الخطر الأكبر المجهول!
الاتب : ناصر القفاري

التاريخ : 13 إبريل 2015 م

المشاهدات : 4402



فهو يقول: «إن الذي يفاد من الروايات ف هذا المجال هو أن المراد من الانتظار هو: وجوب التمهيد والتوطئة بظهور الإمام

المنتظر»[7]، ثم يشرح معن التوطئة بقوله: «إن التوطئة لظهور الإمام المنتظر تون بالعمل السياس عن طريق إثارة

الوع السياس، والقيام بالثورة المسلحة»[8].

فأنت ترى من خلال هذه الأقوال رفضهم لأي حومة إسلامية إلا حومة شيعية، والأمر بتهيئة الناس لقبول ثوراتهم عن طريق

.«السياس بـ«الوع نشر معتقداتهم بمختلف الوسائل وهو ما يسميه الفضل

لن غيبة الحجة طالت، وتوالت قرون قاربت الاثن عشر دون أن يظهر، والشيعة محرومون من دولة شرعية بحسب

اعتقادهم، فبدأت فرة القول بنقل وظائف المهدي للفقيه تداعب أفار المتأخرين منهم.

وقد أشار الخمين إل أن شيخهم النراق[9] (ت 1245هـ)، والنائين[10] (ت1355 هـ) قد ذهبا إل أن للفقيه جميع ما

للإمام من الوظائف والأعمال ف مجال الحم والإدارة والسياسة[11].

ولم يذكر الخمين أحدًا من شيوخهم نادى بهذه الفرة قبل هؤلاء ولو وجد لذكره، لأنه يبحث عما يبرر مذهبه. إذًا، عقيدة

عموم ولاية الفقيه لم توجد عند الإثن عشرية قبل القرن الثالث عشر.

وقد التقط الخمين هذا الخيط الذي وضعه من قبله، وراح ينادي بهذه الفرة، وضرورة إقامة دولة برئاسة نائب الإمام

لتطبيق المذهب الشيع، فهو يقول: «واليوم ‐ ف عهد الغيبة ‐ لا يوجد نص عل شخص معين يدير شؤون الدولة، فما هو

الرأي؟ هل تترك أحام الإسلام معطلة؟ أم نرغب بأنفسنا عن الإسلام؟ أم نقول إن الإسلام جاء لحم الناس قرنين من

ومة يعنالزمان فحسب ليهملهم بعد ذلك؟ أو نقول: إن الإسلام قد أهمل أمور تنظيم الدولة؟ ونحن نعلم أن عدم وجود الح

ضياع ثغور الإسلام وانتهاكها، ويعن تخاذلنا عن أرضنا، هل يسمح بذلك ف ديننا؟ أليست الحومة تعن ضرورة من

ضرورات الحياة؟»[12].

برى لإمامنا المهدي أكثر من ألف عام، وقد تمر ألوف السنين قبل أن تقتضالغيبة ال موضع آخر: «قد مر عل ويقول ف

المصلحة قدوم الإمام المنتظر ف طول هذه المدة المديدة، هل تبق أحام الإسلام معطلة؟ يعمل الناس من خلالها ما

يشاؤون؟ ألا يلزم من ذلك الهرج والمرج، القوانين الت صدع بها نب الإسلام صل اله عليه وسلم وجهد ف نشرها، وبيانها

؟ الذهاب إلًعام مث ه عمر الشريعة بمائتا، هل كان كل ذلك لمدة محدودة؟ هل حدد الوتنفيذها طيلة ثلاثة وعشرين عام

هذا الرأي أسوأ ف نظري من الاعتقاد بأن الإسلام منسوخ»[13].

ثم يقول: «إذن فإن كل من يتظاهر بالرأي القائل بعدم ضرورة تشيل الحومة الإسلامية فهو ينر ضرورة تنفيذ أحام

الإسلام، ويدعو إل تعطيلها وتجميدها، وهو ينر بالتال شمول وخلود الدين الإسلام الحنيف»[14].

فخمين يرى لهذه المبررات الت ذكرها ضرورة خروج الفقيه الشيع وأتباعه للاستيلاء عل الحم ف بلاد الإسلام نيابة عن

المهدي، وهو يخرج بهذا عن مقررات دينهم ويخالف نصوص أئمته الثيرة ف ضرورة انتظار الغائب وعدم التعجيل

بالخروج[15].

بل إن أحد آياتهم ومراجعهم ف هذا العصر يقول: «وقد توافرت عنهم (عليهم السلام) حرمة الخروج عل أعدائهم سلاطين

عصرهم»[16]، ذلك أن منصب الإمامة لا يصلح عندهم إلا للمنصوص عليه من عند اله ولا يعن رضاهم بهذه الحومات.

وهذه المبررات الت ساقها الخمين لبيان ضرورة إقامة الدولة الشيعية، ونيابة الفقيه عن المهدي ف رئاستها كان ينبغ أن

توجه وجهة أخرى لو كان لشيوخ الشيعة صدق ف القول ونصح لأتباعهم، هذه الوجهة ه نقد المذهب من أصله الذي قام

عل خرافة الغيبة وانتظار الغائب، والذي انته بهم إل هذه النهاية.

وعل كل فهذه شهادة مهمة وخطيرة من هذا الحجة والآية عل فساد مذهب الرافضة من أصله، وأن إجماع طائفته كل

القرون الماضية كان عل ضلالة، وأن عقيدتهم ف النص عل إمام معين، والذي نازعوا من أجله أهل السنة طويلا وكفروهم



أمر فاسد أثبت التاريخ والواقع فساده بوضوح تام، وهاهم يضطرون للخروج عليه بقولهم (بعموم ولاية الفقيه) بعد أن تطاول

عليهم الدهر، ويئسوا من خروج من يسمونه صاحب الزمان، فاستولوا حينئذ عل صلاحياته كلها، وأفرغ الخمين كل مهامه

ووظائفه لنفسه، ولبعض الفقهاء من بن جنسه ودينه؛ لأنه يرى ضرورة تول مهام منصب الغائب ف رئاسة الدولة، من أجل

إقناع طائفته بهذا المبدأ ألف كتابه «الحومة الإسلامية» أو «ولاية الفقيه».

وهو لا يوافق عل ولاية كل أحد أمور الدولة؛ بل يخصص ذلك بفقهاء الشيعة، ويحصر الحم والسلطان بهم، حيث يقول:

«وبالرغم من عدم وجود نص عل شخص من ينوب عن الإمام (عليه السلام) حال غيبته، إلا أن خصائص الحاكم

الشرع... موجودة ف معظم فقهائنا ف هذا العصر، فإذا أجمعوا أمرهم كان ف ميسورهم إيجاد وتوين حومة عادلة

منقطعة النظير»[17].

وهو يرى أن ولاية الفقيه الشيع كولاية رسول اله صل اله عليه وسلم يقول: «فاله جعل الرسول وليا للمؤمنين جميعا...

ومن بعده كان الإمام (عليه السلام) وليا، ومعن ولايتهما أن أوامرهما الشرعية نافذة ف الجميع»[18]، ثم يقول: «نفس هذه

الولاية والحاكمية موجودة لدى الفقيه، بفارق واحد هو أن ولاية الفقيه عل الفقهاء الآخرين لا تون بحيث يستطيع عزلهم أو

نصبهم؛ لأن الفقهاء ف الولاية متساوون من ناحية الأهلية»[19].

فنظرية الخمين – كما ترى – ترتز عل أصلين:

الأول: القول بالولاية العامة للفقيه.

.رئاسة الدولة إلا الفقيه الشيع أنه لا يل :الثان

وهذا خروج عن دعوى تعيين الأئمة، وحصرهم باثن عشر، لأن الفقهاء لا يحصرون بعدد معين، وغير منصوص عل أعيانهم

حد ما؛ لأنهم خرجوا من حصر الإمامة بالشخص إل هذا أنهم عادوا لمفهوم الإمامة حسب مذهب أهل السنة إل فيعن

حصرها بالنوع وهو الفقيه الشيع، وأقروا بضلال أسلافهم وفساد مذهبهم بمقتض هذا القول.

لنهم يعدون هذا المبدأ (ولاية الفقيه) نيابة عن المهدي حت يرجع، فهم لم يتخلوا عن أصل مذهبهم، ولهذا أصبح هذا الاتجاه

‐ ف نظري ‐ لا يختلف عن مذهب البابية، لأنه يزعم أن الفقيه الشيع هو الذي يمثل المهدي، كما أن الباب يزعم ذلك،

ولعل الفارق أن الخمين يعد كل فقهائهم أبوابا.

وإن شئت قل: إن هذا المبدأ أخرج المهدي المنتظر عند الروافض، لأن صلاحياته ووظائفه أناطها بالفقيه؛ بل إن هذا المبدأ

لم يخرج مهديا واحدًا بل أخرج العشرات، لأن كثيرا من شيوخهم وآياتهم لهم الأحقية بهذا المنصب يقول خمين: «إن معظم

فقهائنا ف هذا العصر تتوفر فيهم الخصائص الت تؤهلهم للنيابة عن الإمام المعصوم»[20].

بمقتض هذه النيابة يون أمرهم كأمر الرسول حيث يقول: «هم الحجة عل الناس كما كان الرسول صل اله عليه وسلم

حجة اله عليهم، وكل من يتخلف عن طاعتهم، فإن اله يؤاخذه ويحاسبه عل ذلك»[21].

ويقول: «وعل كل فقد فوض إليهم (يعن إل شيوخ الروافض) الأنبياء جمع ما فُوض إليهم، وائتمنوهم عل ما اؤتمنوا

عليه»[22].

بن أب وسيف عل ،كدولة مهديهم الموعودة. وقال: «كل ما يفقدنا[23] هو عصا موس أن دولة الفقيه الشيع بل أشار إل

وسيف عل ،موس عص سنحصل عل م إسلامإقامة ح طالب[24] (عليه السلام) وعزيمتهما الجبارة، وإذا عزمنا عل

بن أب طالب»[25].

والخمين يقرر أن تشيل الحومة الشيعية لم يقع من شيعته الماضين حيث يقول: «ف السابق لم نعمل ولم ننهض سوية

لتشيل حومة تحطم الخائنين المفسدين»[26]. ويقول: «ولم تسنح الفرص لأئمتنا للأخذ بزمام الأمور، وكانوا بانتظارها

حت آخر لحظة من الحياة؛ فعل الفقهاء العدول أن يتحينوا هم الفرص وينتهزوها من أجل تنظيم وتشيل حومة...»[27].



وقد قامت حومات شيعية، ولنها ليست محومة من قبل الآيات ونواب المعصوم، ولذا عدوا حومتهم الحاضرة أول

دولة إسلامية (يعن شيعية).

قال بعض الروافض: «إن الخمين أسس الجمهورية الإسلامية العظم ف إيران... لأول مرة ف تاريخ الإسلام وحقق حلم

الأنبياء والرسول الأعظم صل اله عليه وسلم والأئمة المعصومين عليهم السلام»[28].

ويرى آيتهم الطالقان أن حومة الرسول صل اله عليه وسلم وخلفائه لا تصل إل مقام دولتهم، وأنها تمهيد لقيامها، حيث

يقول: «إننا نعتقد أن الجمهورية الإسلامية ه المؤهلة للحياة ف هذا الزمان، ولم تن مؤهلة للحياة ف فجر الإسلام... إن

التحولات الاجتماعية والسياسية الت شهدها العالم منذ الرسول والخلفاء الراشدين وحت اليوم ه الت توفر الأساس

الموضوع لقيام الجمهورية الإسلامية»[29].

أما الخطر الأكبر الخف المجهول وراء القول بعموم ولاية الفقيه عند الروافض فيتجل ف أن ولاية الفقيه تنقل جميع وظائف

.الفقيه الشيع إل (خيالاتهم الذي لا وجود له إلا ف) مهديهم المنتظر

ووظائف المهدي وأعماله تتسم بالدموية المفرطة، والعدوان الذي لم يعهد له مثيل ف التاريخ، حيث تقرر مصادرهم

المعتمدة لديهم طريقة تعامل مهديهم مع المخالفين، والقانون الذي يحم به الناس، وهو القتل لل مخالف ولا يقبل منهم

جزية، ولا يستمع إل عذر، فلا هم له ولا عمل إلا القتل والانتقام، حت يقولون إنه بعث بـ«الجفر الأحمر» ويعن به بحسب

تفسيرهم له «ذبح المخالفين»، وإنه يخص العرب بمجازره... ويزعمون أن مهديهم هذا يغير من شريعة رسول اله صل اله

عليه وسلم، فف «البحار» للمجلس: «لا يقبل صاحب هذا الأمر الجزية كما قبلها رسول اله صل اله عليه وسلم...»[30]،

«وأنه يحم بحم سليمان، وداود، وآل داود لا يسأل الناس بينه»[31]، «وأنه يحم بينهم مرة بحم آدم ومرة بحم داود

ومرة بقضاء إبراهيم وف كل واحد منها يعارضه بعض أصحابه.. فيضرب أعناقهم ثم يقض الرابعة بقضاء محمد فلا ينر

أحد عليه»[32]، «وأن القائم إذا خرج قتل ذراري قتلة الحسين بفعال آبائهم»[33]، ويقولون: إن منتظرهم «يسير ف العرب

بما ف الجفر الأحمر ‐ وهو قتلهم»[34]، «وإنه يقتل المول، ويجهز عل الجريح»[35].

ويعترفون بأن ذلك خلاف سيرة رسول اله صل اله عليه وسلم وعل والحسن، فف «البحار»: «أن عليا والحسن يسيران

بسيرة رسول اله صل اله عليه وسلم وقد بعث رحمة للعالمين، وأن القائم بعث نقمة عل الظالمين»[36]، ومقتض هذا ‐

عندهم ‐ أنه لا يسير سيرتهم، «وأنه يقتل من بلغ العشرين ولم يتفقه ف الدين»[37].

ويذكرون أن مهديهم يقوم بعملية هدم وتخريب ف الحرمين الشريفين، فف الغيبة «أن القائم يهدم المسجد الحرام حت يرده

إل أساسه ومسجد الرسول صل اله عليه وسلم إل أساسه، ويرد البيت إل موضعه وأقامه عل أساسه ‐ هذا ‐

.[38]«...

كما يقوم بقتل الحجاج والمعتمرين أثناء أدائهم للمناسك، فقد ورد ف أحلامهم الدموية قول إمامهم: «كأن بحمران بن أعين

وميسر بن عبدالعزيز يخبطان الناس بأسيافهما بين الصفا والمروة»[39]، وهذا ما وقع من أسلافهم القرامطة.

وقد رأينا هذه السيرة الدموية المنتظرة قد بدت ملامحها ف دولة الآيات فور ظهورها، حيث بدأ الخمين وأعوانه مشروع

دولة المهدي بمجازرهم الرهيبة ف داخل إيران وخارجها، كما نراهم يؤسسون لهذا الوعد المشؤوم بنشر عقائدهم، وتصدير

ثورتهم، وزرع خلاياهم ف أصقاع الدنيا، وهذا ما نصوا عليه ف دستورهم فقالوا: «إن جيش الجمهورية الإسلامية وقوات

حرس الثورة الإسلامية.. لا يتحملان فقط مسؤولية حفظ وحراسة الحدود، وإنما يتفلان أيضا بحمل رسالة عقائدية، أي:

الجهاد ف سبيل اله والنضال من أجل توسيع حاكمية قانون اله ف كافة أرجاء العالم»[40].

نفسه بأنه لا يجوز بسبب غيبة مهديهم البدء ف لسان الخمين وقد كان الروافض قبل قيام دولتهم يقررون ما جاء عل

الجهاد، حيث قال: «ف عصر غيبة ول الأمر وسلطان العصر عدل اله فرجه الشريف يقوم نوابه وهم الفقهاء الجامعون



لشرائط الفتوى والقضاء مقامه ف إجراء السياسات وسائر ما للإمام ‐ عليه السلام ‐ إلا البدء بالجهاد»[41].

فأنت ترى التناقض واضحا، فهو ف «تحرير الوسيلة» يجعل الجهاد من وظائف المهدي؛ وف «دستور دولتهم» بعد قيامها

يجعل الجهاد منوطًا بجيشها، ومن وظائف الفقيه، وذلك بمقتض مذهبه الجديد ف ولاية الفقيه، والت نقل فيها صلاحيات

المهدي كلها للشيخ الشيع، وقد نص أيضا عل ذلك دستورهم فقال: «ف زمن غيبة الإمام المهدي ‐ عجل اله تعال فرجه

‐ تعتبر ولاية الأمر وإمامة الأمة ف جمهورية إيران الإسلامية بيد الفقيه...»[42].

ولذلك بعد قيام دولتهم أول ما بدؤوا به مشروع الحرب الطويلة ضد الشعب العراق بشيعته وسنته، وقيام منظماتهم

وخلاياهم وعملائهم بالسع ف زعزعة الأمن، ونشر الفوض ف البلدان الت يتواجدون فيها.

ومع ذلك يزعم الخمين أحيانًا أن هذا يدخل ف نطاق الدفاع، والتأويل ليس له حدود فيقول: «إننا لا نريد لا نرفع السلاح

ونهاجم أحدًا، فالعراق يهاجمنا منذ مدة، بينما نحن لا نهاجمه، وإنما ندافع فقط، فالدفاع أمر واجب»[43].

ولنه يقرر أنه يريد أن يصدِّر ثورته، حيث يقول: «إننا نريد أن نُصدِّر ثورتنا الإسلامية إل كافة البلاد الإسلامية»[44]، وهو

لا يريد التصدير السلم فحسب؛ بل يريد فرض مذهبه عل المسلمين بالقوة، وقد أشار إل ذلك قبل قيام دولته، وقرر أن

سبيل ذلك هو إقامة دولة شيعية تتول هذا الأمر فيقول: «ونحن لا نملك الوسيلة إل توحيد الأمة الإسلامية[45]، وتحرير

أراضيها من يد المستعمرين وإسقاط الحومات العميلة لهم، إلا أن نسع إل إقامة حومتنا الإسلامية، وهذه بدورها سوف

تنشر الظلم والفساد ف ن من تحطيم رؤوس الخيانة وتدمر الأوثان والأصنام البشرية التلل أعمالها بالنجاح يوم تتمت

الأرض»[46].

وهؤلاء الروافض لا ينتقدون الحومات لهذه الأسباب الت يذكرها؛ إذ لو كانت الحومة أفضل ما عل وجه الأرض لما

نالت إلا سخطهم ومقتهم، إلا أن تون عل مذهب الرفض، وحسبك ف هذا نظرتهم إل خلافة الخلفاء الثلاثة الراشدين ‐

رضوان اله عليهم ‐.

ولا تزال مهمة المهدي الموعودة ف قتل المسلمين تظهر عل ألسنة حججهم وآياتهم، فهذا مسلك الروافض مع المسلمين

كلما حانت لهم فرصة، وقامت لهم سلطة، كما يشهد به التاريخ والواقع، وإن هادنوا أحيانًا، وتظاهروا بالمسالمة، فتلك تقية

إل حين.

الوصول إل ل الوسائل لتحقيق وظائف مهديهم، كما يسعون إلب العالم الإسلام بسط نفوذهم ف ولا يزالون يسعون ف

مة والمدينة لتنفيذ مشروعهم التخريب ف الحرمين وفق طقوسهم وخطط مهديهم الموهوم، والذي تتول الخمينية القيام به،

{ويمرونَ ويمر اله واله خَير الْـماكرِين} [الأنفال: 30].

 

 

 

 

مجلة البيان

المصادر:


