
الحمد له الذي لا إله إلا هو له الحمد ف الأول والآخرة وله الحم وإليه ترجعون، والصلاة والسلام عل النب الريم الذي

كان يستفتح صلاته بقوله: "اللهم رب جبريل وميائيل وإسرافيل، فاطر السماوات والأرض، اهدن لما اختلف فيه من الحق

بإذنك، إنك تهدي من تشاء إل صراط مستقيم". وعل آله وأصحابه ومن سار عل هداهم من أهل الحق والدين إل يوم

البعث والنشور. أما بعد:

ءَن شم يهف ا اخْتَلَفْتُممو} :بقوله سبحانه وتعال أهل الإسلام عند الاختلاف عملا الأدب الواجب عل فهذه قواعد جمعتها ف

فَحمه الَ اله} (الشورى: 10)، وقوله سبحانه: {يا ايها الَّذِين آمنُواْ اطيعواْ اله واطيعواْ الرسول واول الامرِ منم فَان

تَنَازَعتُم ف شَء فَردوه الَ اله والرسولِ ان كنتُم تُومنُونَ بِاله والْيوم الآخرِ ذَلكَ خَير واحسن تَاوِيلا} (النساء: 59). وقوله

تعال: "واعتَصمواْ بِحبل اله جميعاً ولا تَفَرقُواْ" (آل عمران: 103). أسأل اله أن ينفع بها عباده المؤمنين ف مشارق الأرض

ومغاربها، وقد جعلناها مختصرة موجزة ليسهل جمعها، ولا يعسر عل طالب العلم التوسع فيها، وفهمها.

القواعد الذهبية لماذا؟

قد يسأل سائل لماذا سميت هذه القواعد بالقواعد الذهبية؟

والجواب: أن القاعدة الواحدة منها أفضل لطالب العلم ومبتغ الحق من اكتساب الألوف من دنانير الذهب، ذكر الإمام ابن

كثير ‐رحمه اله‐ ف ترجمته لحبر هذه الأمة وأعلمها بتاب اله، وهو عبد اله بن عباس رض اله عنه هذا الخبر: وقال

بعضهم أوص ابن عباس بلمات خير من الخيل الدهم، وقال: (لا تلَّمن فيما لا يعنيك حت تجد له موضعا، ولا تُمار سفيها

ولا حليما فإن الحليم يغلبك، والسفيه يزدريك، ولا تَذْكرنَّ أخاك إذا توارى عنك إلا بمثل الذي تحب أن يتلم فيك إذا تواريت

عنه، واعمل عمل من يعلم أنه مجزي بالإحسان مأخوذ بالإجرام). فقال ابن عباس: (كلمة منه خير من عشرة آلاف). البداية

والنهاية (308/8).

وهذه اللمات من ابن عباس رض اله عنهما قواعد ف الأخلاق، وآداب الجدال لا تقدر بمال.

أولا: قواعد عامة ف الخلاف

القواعد الذهبية ف أدب الخلاف
الاتب : عبد الرحمن عبد الخالق اليوسف

التاريخ : 18 مارس 2015 م

المشاهدات : 5084



1 ‐ ما لا يتطرق إليه الخلل ثلاثة:

كتاب اله، وسنة نبيه صل اله عليه وسلم، وإجماع الصحابة، وما سوى ذلك ليس بمعصوم: الأصول الت يتطرق إليها

الخلل والت يجب الرجوع إليها عند كل خلاف ه كتاب اله سبحانه وتعال، وسنة نبيه صل اله عليه وسلم الثابتة

الصحيحة، ثم ما علم يقينًا أن أمة الإسلام جميعها اجتمعت عليه، وما سوى هذه الأصول الثلاثة فليس بمعصوم من الخطأ.

:القاعدة السابقة ما يل ويترتب عل

أ ‐ لا يجوز لأحد أن يخرج عن المقطوع دلالته من كتاب اله، وسنة رسوله، وما علم يقينًا أن الأمة قد أجمعت عليه.

تَابْكَ اللَيع لنزا الَّذِي وه} :م؛ لقوله تعالالمح المقطوع، والمتشابه يرد إل تاب والسنة يرد إلالدلالة من ال ب ‐ ظن

منْه آيات محمات هن ام الْتَابِ واخَر متَشَابِهات فَاما الَّذِين ف قُلُوبِهِم زَيغٌ فَيتَّبِعونَ ما تَشَابه منْه ابتغَاء الْفتْنَة وابتغَاء

تَاوِيله وما يعلَم تَاوِيلَه الا اله والراسخُونَ ف الْعلْم يقُولُونَ آمنَّا بِه كل من عندِ ربِنَا وما يذَّكر الا اولُواْ الألْبابِ} (آل عمران:

.(7

جـ ‐ ما تنازع فيه المسلمون يجب أن يردوا الخلاف فيه إل كلام اله، وكلام رسوله، عملا بقوله تعال: {يا ايها الَّذِين آمنُواْ

موالْيو هنُونَ بِالمتُو نتُمن كولِ اسالرو هال َلا وهدفَر ءَش ف تُمن تَنَازَعفَا منرِ ممالا لواو ولسواْ الريعطاو هواْ اليعطا

الآخرِ ذَلكَ خَير واحسن تَاوِيلا} (النساء: 59).

2 ‐ رد المعلوم من الدين ضرورة كفر:

لا يجوز الخلاف ف حم من الأحام المقطوع بها ف الإسلام، والمقطوع به هو المجمع عليه إجماعا لا شبهة فيه، والمعلوم

من الدين بالضرورة كالإيمان باله وملائته، وكتبه، ورسله، واليوم الآخر، والقدر خيره وشره من اله تعال، وأن القرآن

الذي كتبه الصحابة ويقرؤه المسلمون جميعا إل يومنا هذا هو كتاب اله لم ينقص منه شء، والصلوات الخمس، وصيام

شهر رمضان، ووجوب الزكاة والحج، وحرمة الربا والزنا، والخمر، والفواحش، ونحو ذلك من المعلوم من الدين بالضرورة

أنه من الإسلام، وكل ذلك لا يجوز فيه خلاف بين الأمة ورد هذا ومثله كفر.

3 ‐ الخلاف جائز ف الأمور الاجتهادية:

الأحام الاجتهادية الخلافية الت وقع التنازع فيه بين الأمة ف عصور الصحابة ومن بعدهم إل يومنا هذا يجوز فيها

الاختلاف، ولا يجوز الحم عل من اتبع قولا منها بفر ولا فسق ولا بدعة. ولمن بلغ درجة النظر والاجتهاد أن يختار منها ما

يراه الحق، ولمن عرف الأدلة وأصول الفقه أن يرجح بين الأقوال، ولا بأس بالتصويب والتخطء، وبالقول إن هذا راجح،

وهذا مرجوح، وذلك كرؤية النب صل اله عليه وسلم ربه ليلة المعراج، وقراءة الفاتحة وراء الإمام ف الجهرية، والجهر

والإسرار بـ"بسم اله الرحمن الرحيم"، وإتمام الصلاة ف السفر.

4 ‐ وقوع الاختلاف وكونه رحمة وسعة أحيانًا:

الخلاف ف الأمور الاجتهادية الظنية واقع من الصحابة والتابعين والأئمة وجميع علماء وفضلاء هذه الأمة، وذلك أنه من

لوازم غير المعصوم، ولا معصوم إلا رسول اله صل اله عليه وسلم، وأما من بعده فلا عصمة لأحد منهم، والخطأ واقع

منهم لا محالة.

وهذا الخلاف الجائز، أو السائغ، قد نص كثير من سلف الأمة أن فيه أنواعاً من الرحمة لهذه الأمة:



أ ‐ الرحمة ف عدم المؤاخذة: {ربنَا لا تُواخذْنَا ان نَّسينَا او اخْطَانَا} (البقرة: 286)، وقد ثبت ف صحيح البخاري رحمه اله

أن اله قال بعد أن أنزل هذه الآية، وتلاها الصحابة: "قد فعلت"، والمجتهد المخط معذور، بل مأجور أجرا واحدًا كما جاء

ف الصحيحين: "إذا حم الحاكم ثم اجتهد فأصاب فله أجران، وإذا اجتهد فأخطأ فله أجر واحد" متفق عليه.

ب ‐ الرحمة والسعة ف جواز أخذ القول الاجتهادي كما نص عل ذلك غير واحد من الأئمة المجتهدين: قال ابن قدامة

رحمه اله ف مقدمة كتابه المغن: (أما بعد... فإن اله برحمته وطوله جعل سلف هذه الأمة أئمة من الأعلام مهد بهم قواعد

الإسلام وأوضح بهم مشلات الأحام: اتفاقهم حجة قاطعة واختلافهم رحمة واسعة).

وقال الإمام الحجة القاسم بن محمد بن أب بر الصديق رض اله عنهم: "لقد نفع اله باختلاف أصحاب النب صل اله

عليه وسلم ف أعمالهم، لا يعمل العامل بعمل رجل منهم إلا رأى أنه ف سعة، ورأى أن خيرا منه قد عمل عمله". (جامع بيان

العلم وفضله 80/4)، وذكر ابن عبد البر ف كتابه جامع بيان العلم وفضله أن "عمر بن عبد العزيز والقاسم بن محمد اجتمعا

فجعلا يتذكران الحديث فجعل عمر يجء بالشء مخالفًا فيه القاسم، وجعل ذلك يشق عل القاسم حت تبين فيه فقال له

عمر: لا تفعل فما يسرن أن ل باختلافهم حمر النعم". (جامع بيان العلم وفضله 80/2). وذكر شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه

اله أن "رجلا صنف كتابا ف الاختلاف فقال أحمد: لا تُسمه كتاب الاختلاف، ولن سمه كتاب السعة". (الفتاوى 79/30).

5 ‐ يجب اتباع ما ترجح لدينا أنه الحق:

ما تنازع فيه الصحابة وأئمة الإسلام بعدهم، وعلم بعد ذلك أن النص بخلافه فإنه يجب علينا فيه اتباع ما تبين أنه موافق

للدليل، وعدم اتهام السابقين بفر أو فسق أو بدعة وذلك: كترك الجنب الذي لا يجد ماء للصلاة حت يجد الماء، وصرف

الدينار بالدينارين، وناح المتعة، ومنع التمتع ف الحج، وجواز القدر غير المسر من خمر العنب، ومثل هذه المسائل كثير.

6 ‐ أسباب الخلاف الت يعذر فيها:

أسباب الخلاف الت يعذر فيها المخالفون كثيرة: كمعرفة بعضهم بالدليل، وجهل بعضهم له والاختلاف حول صحة الدليل،

وتفاوت فهمهم للنص وتقديم بعضهم دلالة من دلالات النص عل ،ا أو مؤولاالمسألة أو ظاهر ا علوضعفه، وكونه نص

أخرى، كمن يقدم الفحوى عل الظاهر، وكمن يقدم الظاهر عل الفحوى، كما اختلفوا ف قوله صل اله عليه وسلم: "لا

يصلين أحد العصر إلا ف بن قريظة؛ فأدرك بعضهم العصر ف الطريق، فقال بعضهم لا نصل حت نأتيهم، وقال بعضهم

بل نصل، لم يرد منا ذلك فذكر ذلك للنب صل اله عليه وسلم فلم يعنف واحدًا منهم". متفق عليه.

ومثل هذه الأسباب يعذر أصحابها إذا اجتهد كل منهم لمعرفة الحق.

7- أسباب الخلاف الت لا يعذر فيها المخالف:

وأما الأسباب الأخرى الت لا يعذر فيها المخالف فه الحسد والبغ، والمراءاة والانتصار للنفس ومن كانت هذه دوافعه

ِينالنَّبِي هال ثعدَةً فَباحةً وما انَ النَّاسك} :للخلاف، حرم التوفيق والإنصاف، ولم يهتد إلا للشقاق والخلاف، كما قال تعال

مبشّرِين ومنذِرِين وانزل معهم الْتَاب بِالْحق ليحم بين النَّاسِ فيما اخْتَلَفُواْ فيه وما اخْتَلَف فيه الا الَّذِين اوتُوه من بعدِ ما

.{يمتَقسم اطرص َلا شَاءن يدِي مهي هالو هذْنبِا قالْح نم يها اخْتَلَفُواْ فمنُواْ لآم الَّذِين هدَى الفَه منَهيغْياً بب ِنَاتيالْب ماءتْهج

(البقرة: 213) فالذين هداهم اله هم الذين لا يبغون.

8 ‐ وجوب طاعة الإمام ف الأمور العامة وإن أساء ما لم يخرج من الإسلام:

منهج أهل السنة والجماعة الصلاة خلف أئمة الجور والجهاد معهم، وإن كانوا فجارا، والصوم بصومهم والحج بحجهم،



وإعطاء الزكاة لهم.

فف الصلاة صل المسلمون خلف الذين حاصروا الخليفة الراشد عثمان بن عفان رض اله عنه، وصل السلف خلف

الحجاج والوليد، والمختار بن أب عبيد، وأمر النب صل اله عليه وسلم بالصلاة خلف الولاة وإن كانوا يؤخرون الصلاة عن

وقتها. وف الزكاة قال النب صل اله عليه وسلم: "أدوا إليهم حقهم، وسلوا اله حقم". متفق عليه.

9 ‐ لا يجوز للإمام أن يحجر نشر علم يخالفه: ليس لإمام المسلمين أن يحجر الناس من نشر علم يخالف رأيه، أو مذهبه، بل

ه عنه فال ه عنه عماراً وغيره يذكر ما يأثره عن الرسول رضال كما ترك عمر رض ،عليه أن يترك كل مسلم وما تول

التيمم.

وأفت ابن عباس وابن عمر رض اله عنهما بخلاف رأي عمر رض اله عنه ف متعة الحج، وأفت حذيفة وغيره من

.إتمام الصلاة بعرفة ومن ه عنه فال ه عنهم أجمعين بخلاف رأي عثمان رضال الصحابة رض

ولن يجب عل الإمام أن يمنع نشر الفر والبدع والزندقة، وأن يقيم الحدود الشرعية ف ذلك، فسب اله وسب رسوله

وسب دينه يوجب القتل لقوله صل اله عليه وسلم: "من بدل دينه فاقتلوه" رواه البخاري، والساع ف المتشابهات،

والتشيك ف الدين يجب تعزيره كما فعل عمر رض اله عنه مع صبيغ بن عسل.

والمسلم المتأول المخط يناقش ف خطئه، وتأوله كما فعل عمر رض اله عنه أيضاً مع الذين شربوا الخمر تأولا. ولا يجوز

الحم عل متأول إلا بعد قيام الحجة عليه.

10 ‐ لل مسلم الحق بل عليه الواجب ف إنار المنر والأمر بالمعروف: لما كان الأمر بالمعروف والنه عن المنر

واجباً من اله عل كل مسلم وجب عل ول الأمر إطلاق يد المسلم ف ذلك إلا ما كان من حقوقه هو كإقامة الحدود،

والتعازير، وأما ما كان تحت ولاية المسلم فهذا له كتأديب الزوجة، والولد ف حدود ما شرعه اله ف ذلك، وكذلك إنار

المنر باللسان، لو كان هو منر الإمام نفسه عملا بقوله تعال: {انَّ الَّذِين يتُمونَ ما انزلْنَا من الْبيِنَاتِ والْهدَى من بعدِ ما

ابنَا التَّواو هِملَيع تُوبكَ الَـئونُواْ فَايبواْ ولَحصاواْ وتَاب الَّذِين لانُونَ * اعَّال منُهلْعيو هال منُهلعكَ يولَـئتَابِ اْال لنَّاسِ فل نَّاهيب

الرحيم} [البقرة: 160-159].

فلا يجوز للمسلم أن يتم علماً، ولا أن يقر عل باطل إذا علم أن إقراره رضا ومتابعة، وقد بين النب صل اله عليه وسلم

ذلك حيث يقول: "ستون أمراء فتعرفون وتنرون، فمن عرف برئ، ومن أنر سلم ولن من رض وتابع، قالوا: أفلا نقاتلهم؟

قال: لا.. ما صلوا". (رواه مسلم). ونص الحديث أن المسلم لا يبرأ إلا بالإنار، وقد يسلم بالسوت وعدم الرضا إذا لم

يستطع الإنار باللسان.

 

الآداب الواجب اتباعها للخروج من الخلاف وما ينبغ أن يون بعد الخلاف

أولا: الآداب الت يجب اتباعها للخروج من الخلاف:

هذه جملة من الآداب الت إذا اتبعها المسلمون ـ فيما ينشأ بينهم من خلاف ـ اهتدوا بحول اله ومشيئته ورحمته إل الحق.

1 ‐ التثبت من قول المخالف: أول ما يجب عل المسلم أن يتثبت ف النقل، وأن يعلم حقيقة قول المخالف، وذلك بالطرق

الممنة كالسماع من صاحب الرأي نفسه، أو قراءة ما ينقل عنه من كتبه لا مما يتناقله الناس شفاها، أو سماع كلامه من



شريط مسجل أيضاً مع ملاحظة أن الأشرطة الصوتية يمن أن يدخل عليها القطع والوصل، وحذف اللام عن سياقه،

ولذلك يجب سماع اللام بامله ولو أن أهل العلم يتثبتون فيما ينقل إليهم من أخبار لزال معظم الخلاف الذي يجري بين

المسلمين اليوم، وقد أمرنا اله بالتثبت كما قال سبحانه وتعال: {يا ايها الَّذِين آمنُوا ان جاءكم فَاسق بِنَبأ فَتَبينُوا ان تُصيبوا

قَوماً بِجهالَة فَتُصبِحوا علَ ما فَعلْتُم نَادِمين} [الحجرات: 6].

وقال تعال: {ولا تَقْف ما لَيس لَكَ بِه علْم انَّ السمع والْبصر والْفُواد كل اولـئكَ كانَ عنْه مسوولا} [الإسراء: 36].

وقد وقفت بنفس ‐أنا كاتب هذه السطور‐ عل حالات كثيرة من الخلاف الت كان أساسها التسرع ف النقل، وعدم التثبت

فيه، وعندما وقع التثبت تبين أن الأمر بخلافه.

2 ‐ تحديد محل التنازع والخلاف: كثيراً ما يقع الخلاف بين المخالفين، ويستمر النقاش والردود وهم لا يعرفون عل التحديد

ما نقاط الخلاف بينهم، ولذلك يجب أولا قبل الدخول ف نقاش أو جدال تحديد مواطن الخلاف تحديداً واضحاً حت يتبين

،المعان ون الخلاف بين المختلفين ليس فونان هما متفقين عليه، وكثيراً ما يء قد يش أساس الخلاف، ولا يتجادلان ف

وإنما ف الألفاظ فقط فلو استبدل أحد المختلفين لفظة بلفظة أخرى لزال الإشال بينهما. ولذا لزم تحديد محل الخلاف

تحديداً واضحاً.

3 ‐ لا تتهم النيات: مهما كان مخالفك مخالفاً للحق ف نظرك فإياك أن تتهم نيته، افترض ف المسلم الذي يؤمن بالقرآن

الحق، وناظره عل الوصول إل ه ورسوله، والرغبة فوالسنة ولا يخرج عن إجماع الأمة، افترض فيه الإخلاص، ومحبة ال

هذا الأساس، وكن سليم الصدر نحوه. لا شك أنك بهذه الطريقة ستجتهد ف أن توصله إل الحق إن كان الحق ف جانبك

وأما إذا افترضت فيه من البداية سوء النية، وقبح المقصد فإن نقاشك معه سيأخذ منح آخر وهو إرادة كشفه وإحراجه،

الحق رغبة ف الوصول إل وإخراج ما تظن أنه خبيئة عنده، وقد يبادلك مثل هذا الشعور، فينقلب النقاش عداوة، والرغبة ف

تحطيم المخالف وبيان ضلاله وانحرافه.

4 ‐ أخلص النية له: اجعل نيتك ف المناظرة هو الوصول إل الحق وإرضاء اله سبحانه وتعال، وكشف غموض عن

مسألة يختلف فيها المسلمون، ورأب الصدع بينهم، وجمع اللمة وإصلاح ذات البين.

وإذا كانت هذه نيتك فإنك تثاب عل ما تبذله من جهد ف هذا الصدد؛ قال تعال: {فَاعبدِ اله مخْلصاً لَّه الدِّين}. وقال رسول

اله صل اله عليه وسلم: "إنما الأعمال بالنيات وإنما لل امرئ ما نوى" متفق عليه.

المسلم الذي يخالف أخاه ف نيتك أن تتبع الحق وإن كان مع خصمك ومناظرك: يجب عل المناظرة وف 5 - ادخل إل

مسألة ويناظره فيها ألا يدخل نقاشاً معه إلا إذا نوى أن يتبع الحق أن وجده، وأنه إن تبين له أن الحق مع مخالفه اتبعه،

وشر لأخيه الذي كان ظهور الحق عل يده؛ لأنه لا يشر اله من لا يشر الناس.

6 ‐ اتهم رأيك: يجب عل المسلم المناظر، وإن كان متأكداً من رأيه أنه صواب أن يتهم رأيه، ويضع ف الاحتمال أن الحق

يمن أن يون مع مخالفه، وبهذا الشعور يسهل عليه تقبل الحق عندما يظهر، ويلوح له.

7 ‐ قبول الحق من المخالف حق وفضيلة: إن قبول الحق من مخالفك حق وفضيلة، فالمؤمن يجب أن يذعن للحق عندما

يتبينه، ولا يجوز له رد الحق؛ لأن رد الحق قد يؤدي إل الفر كما قال صل اله عليه وسلم: "لا تماروا ف القرآن فإن مراء

ف القرآن كفر..". (رواه أحمد وصححه الألبان ف صحيح الجامع).

والمماراة هنا معناها المجادلة، ودفع دلالته بالباطل لأن هذا يون تذيبا له وردا لحمه، وليس تذيبا للمخالف. ورد الحق



كبراً من العظائم، وقد فسر النب صل اله عليه وسلم البر فقال: "البر بطر الحق وغمط الناس". (رواه مسلم) وبطر الحق

رده.

8 ‐ اسمع قبل أن تُجيب: من آداب البحث والمناظرة أن تسمع من مخالفك قبل أن ترد، وأن تحدد محل الخلاف قبل أن

تخوض ف الموضوع.

9- اجعل لمخالفك فرصة مافئة لفرصتك: يجب عل كل مختلفين أن يعط كل منهما للآخر عند النقاش فرصة مافئة

لفرصته فإن هذا أول درجات الإنصاف.

10 ‐ لا تقاطع: انتظر فرصتك ف النقاش، ولا تقاطع مخالفك وانتظر أن ينته من كلامه.

11 ‐ اطلب الإمهال، إذا ظهر ما يحتاج أن تراجع فيه نفسك: إذا ظهر لك أن أمراً ما يجب أن تراجع فيه النفس، وتتفر فيه

لتتخذ قراراً بالعدول عن رأيك أو إعادة النظر فيه، فاطلب الإمهال حت تقلّب وجهات النظر، وأما إذا تحققت من الحق فبادر

بإعلانه، والإذعان له فإن هذا هو الواجب عليك فالذي يخاصمك بالآية والحديث يطلب منك ف الحقيقة الإذعان إل حم اله

وحم رسوله. وكل من ظهر له حم اله وحم رسوله وجب عليه قبوله فوراً كما قال تعال: {انَّما كانَ قَول الْمومنين اذَا

دعوا الَ اله ورسوله ليحم بينَهم ان يقُولُوا سمعنَا واطَعنَا واولَئكَ هم الْمفْلحونَ} [النور: 51].

12 ‐ لا تجادل ولا تمارِ: لا ين دخولك ف نقاش مع أخيك المسلم هدفه الجدال والمماراة، بل يجب أن يون مقصدك

معرفة الحق، أو توضيحه لمخالفك؛ لأن الجدال مذموم والمماراة مذمومة، والجدال والمماراة أن يون الانتصار لرأيك،

وقطع خصمك وإثبات جهله، أو عجزه، وإثبات أنك الأعلم أو الأفهم. أو الأقدر عل إثبات الحجة.

13 ‐ حدد مصطلحاتك واعرف جيداً مصطلحات مخالفك: كثيراً ما يتجادل اثنان ويختلف قوم ولا يون سبب خلافهم إلا

أنهم يستعملون كلمات ومصطلحات كل منهم يفهمها بمعن يختلف عما يفهمها الآخر.

صورة أخرى، وكذلك المصطلحات الت قد يفهمها مخالفك عل كلماتك الت من أجل ذلك يجب عليك أن تحدد معان

تستعملها، وأسأل مخالفك عن معان كلماته، ومصطلحاته حت تعرف مراده من كلامه.

ومن المصطلحات الت يختلف ف معناها الناس ف الوقت الحاضر: المنهج، طريق السلف، وسائل الدعوة، أساليب

الدعوة، البدعة المفرة، الهجر، التطرف، الإرهاب، الخروج... إلخ، وكذلك يجب أن تعلم أن مخالفك يفهم هذه المصطلحات

كما تفهمها أنت، أو كما هو معناها الحقيق ف اصطلاح العقيدة، الأصول، البدعة.

14 ‐ إذا تيقنت أن الحق مع مخالفك فاقبله وإذا قبل منك الحق فاشره ولا تمن عليه: يجب عل المسلم إذا علم الحق من

كلام مخالفه أن يبادر إل قبوله فوراً؛ لأن مخالفك ف الدين يدعوك إل حم اله وحم رسوله، وليس إل حم نفسه.

وأما إذا كان رأياً مجرداً، ورأيت أن الحق معه، وأن المصلحة الراجحة ف اتباعه فاقبله أيضاً لأن المسلم رجاع إل الحق.

وأما إذا وافقك مخالفك، ورجع عن قوله إل قولك فاشر له إنصافه، وقبوله للحق، واحمد اله أن وفقك إل إقالة عثرة

لأخيك، وبيان حق كان غائباً عنه.

15 ‐ لا تيأس من قبول مخالفك للحق: لا تن عجولا متبرماً غضوباً إل اتهام مخالفك الذي لم يقبل ما تدل به من حجة،

الحق يوماً، ولربما خالفك مخالف الآن ثم يعود بعد مدة إل يقين مما عندك، ولا تيأس أن يعود مخالفك إل وإن كنت عل

الحق فلا تعجل.



16 ‐ أرج النقاش إل وقت آخر إذا علمت أن الاستمرار فيه يؤدي إل الشقاق والنفور: إذا تيقنت أن النقاش والحوار

سيؤدي الاستمرار فيه إل الشقاق، والنفور فاطلب رفع الجلسة، وإرجاء النقاش إل وقت آخر، وتذكر حديث النب صل اله

عليه وسلم: "أنا زعيم ببيت ف ربض الجنة لمن ترك المراء وإن كان محقا" (رواه أبو داود، وحسنه الألبان ف السلسلة

.(273

17 ‐ الإبقاء عل الأخوة مع الخلاف ف الرأي ف المسائل الخلافية أول من دفع المخالف إل الشقاق والعداوة: إذا علمت

من مخالفك أنه لا يبق أخاً إلا ببقائه عل ما هو عليه من أمر مرجوح ورأي مخالف للحق ف نظرك فتركه عل ما هو عليه

أول من دفعه إل الشقاق والخلاف؛ لأن بقاء المسلمين أخوة ف الدين مع اختلافهم ف المسائل الاجتهادية خير من تفرقهم

وتمزقهم وبقائهم عل خلافاتهم.

ثانياً: ما بعد الخلاف:

إذا وقع الخلاف بين مسلم وآخر ف المسائل الت يسوغ فيها الخلاف، وه الأمور الاجتهادية، أو الأمور الت اختلف الصحابة

والأئمة فيها قديماً فإن الواجب الشرع هو اتباع الخطوات السابقة ف أدب الخلاف والمناظرة.

ه إلالاتفاق، ووفقا بحول ال ه، ووصل المختلفان إلالخلاف بإذن ال عل ولا شك أنه لو اتبعت الخطوات السابقة قض

الحق.

:ه إلا بما يراه، فإن واجب المختلفين ما يأتل منهما صحة نظره وسلامة قوله، وأنه لا يستطيع أن يدين لوأما إذا ظهر ل

الأول هو إعذار من يخالفك الرأي من المسلمين ف الأدب الشرع :ه سبحانه وتعال1 ‐ إعذار المخالف وترك أمره ل

الأمور الاجتهادية، وإيال أمره له، وتنزيهه من فساد النية، وإرادة غير الحق ما دام ظاهره هو الدين والعدل.

2 ‐ إبقاء الأخوة: لا يجوز لمسلم أن يقاطع أخاه المسلم لرأي ارتآه، أو اجتهاد اجتهد فيه ما دام يعلم أنه تحرى الحق، واتبع

ما يظن أنه الصواب، ولا يجوز ف مثل هذه الحالة هجران أو تعزير، ولا شك أنه لو أن كل مختلفين تهاجرا لم يبق مسلم مع

مسلم.

3 ‐ لا تشنيع ولا تفسيق ولا تبديع للمخالف ف الأمور الاجتهادية: لا يجوز اتهام المخالف ولا التشنيع عليه، ولا ذكره من أجل

مخالفته، ولا تبديعه، ولا تفسيقه ومن صنع شيئاً من ذلك فهو المبتدع المخالف لإجماع الصحابة.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: "وقد اتفق الصحابة ف مسائل تنازعوا فيها عل إقرار كل فريق للفريق الآخر عل العمل

باجتهادهم، كمسائل ف العبادات، والمناكح والمواريث والعطاء، والسياسة، وغير ذلك، وحم عمر أول عام ف الفريضة

الحمارية بعدم التشريك، وف العام الثان بالتشريك ف واقعة مثل الأول، ولما سئل عن ذلك قال: تلك عل ما قضينا وهذه

عل ما نقض، وهم الأئمة الذين ثَبت بالنصوص أنهم لا يجتمعون عل باطل ولا ضلالة، ودل التاب والسنة عل وجوب

متابعتهم". (مجموع الفتاوى).

وقال الإمام الذهب ف ترجمة الإمام محمد بن نصر المروزي: "ولو أنا كلما أخطأ إمام ف اجتهاده ف آحاد المسائل خطأ

مغفوراً له قمنا عليه وبدعناه، وهجرناه، لما سلم معنا ابن نصير، ولا ابن منده ، ولا من هو أكبر منهما، واله هو هادي الخلق

إل الحق، هو أرحم الراحمين، فنعوذ باله من الهوى والفظاظة". [سير أعلام النبلاء 40/14].

4 ‐ لا يجوز التشنيع ولا التبديع ولا التفسيق لأحد من سلف الأمة ومجتهديها إذا خالف بعض الأمور القطعية اجتهاداً: ولا

يجوز لنا التشنيع ولا التبديع ولا التفسيق لأحد من سلف الأمة المشهود لهم بالخير، إذا علم أنه خالف ف بعض الأمور



القطعية اجتهاداً منه.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه اله: "وليس ف ذكر كون المسألة قطعية طعن عل من خالفها من المجتهدين كسائر

المسائل الت اختلف فيها السلف، وقد تيقنا صحة أحد القولين مثل كون الحامل المتوف عنها زوجها تعتد لوضع الحمل،

وأن الجماع المجرد عن الإنزال يوجب الغسل، وأن ربا الفضل حرام، والمتعة حرام". [الآداب الشرعية 186/1].

5 ‐ يجوز بيان الحق وترجيح الصواب وإن خالف اجتهاد الآخرين: لل من المختلفين أن يذكر ما يراه حقا، وينشر ما يراه

صواباً، ويرجح ما يراه الراجح، وله أن يبين أن قول معارضه مرجوح لأن كتمان العلم لا يجوز، وعل كل مجتهد أن يذكر ما

يعتقد أنه الحق، وإن خالف من خالف من الأئمة والعلماء والأقران.

وقد خالف ابن عمر وابن عباس وغيرهما رض اله عنهما عمر بن الخطاب، وأبا بر الصديق ف متعة الحج، وأفتيا

بخلافهما، هذا مع كمال الموالاة للصديق والفاروق وكان كل إمام وعالم يفت بما يراه الصواب وإن خالف غيره، وقد قال

الإمام مالك: "ما منا إلا رد ورد عليه إلا صاحب هذا القبر" يعن النب صل اله عليه وسلم.

6 ‐ لا يجوز حمل الناس عل الرأي الاجتهادي: لا يجوز لعالم مجتهد، ولا لإمام عام أن يحمل الناس عل رأيه واجتهاده،

وهذا كما أن الحاكم ليس له أن ينقض حم غيره ف مثل هذه المسائل، ولا للعالم والمفت أن يلزم الناس باتباعه ف مثل

هذه المسائل، ولهذا لما استشار الرشيد مالاً أن يحمل الناس عل موطئه ف مثل هذه المسائل منعه من ذلك.

وقال: إن أصحاب رسول اله صل اله عليه وسلم تفرقوا ف الأمصار، وقد أخذ كل قوم من العلم ما بلغهم، وصنف رجل

كتاباً ف الاختلاف، فقال أحمد: لا تسمه كتاب الاختلاف، ولن سمه كتاب السعة.

ولهذا كان بعض العلماء يقول: إجماعهم حجة قاطعة، واختلافهم رحمة واسعة، وكان عمر بن عبد العزيز يقول: ما يسرن أن

أصحاب رسول اله صل اله عليه وسلم لم يختلفوا؛ لأنهم إذا اجتمعوا عل قول فخالفهم رجل كان ضالا، وإذا اختلفوا

الأمر سعة، وكذلك قال غير مالك من الأئمة: ليس للفقيه أن يحمل الناس عل فأخذ رجل بقول هذا، ورجل يقول هذا كان ف

مذهبه.

ولهذا قال العلماء المصنفون ف الأمر بالمعروف والنه عن المنر من أصحاب الشافع رحمه اله وغيره: إن مثل هذه

المسائل الاجتهادية لا تنر باليد، وليس لأحد أن يلزم الناس باتباعه فيها، ولن يتلم فيها بالحجج العلمية، فمن تبين له

صحة أحد القولين تبعه، ومن قلد أهل القول الآخر فلا إنار عليه، ونظائر هذه المسائل كثيرة: مثل القراءة بالبسملة سرا أو

جهراً، وترك ذلك، والتيمم بضربة أو ضربتين إل الوعين، أو المرفقين والتيمم لل صلاة أو لوقت كل صلاة أو الاكتفاء

بتيمم واحد، وقبول شهادة أهل الذمة بعضهم عل بعض، أو المنع من قبول شهادتهم.

 

   

الشبة الإسلامية

المصادر:


